| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

GEOFFROY Eric (dir.),
Une voie soufie dans le monde, la Shadhiliyya

Paris, Maisonneuve & Larose (Espace du temps
présent) et Editions Aini Bennai pour le Maroc,
2006. 544 p.

Cet ouvrage vient a la suite d’un colloque consacré a
la Sadiliyya et tenu & Alexandrie en 2003. Il rassemble une
trentaine de contributions sur des auteurs ou des études
anthropologiques relatifs a la Sadiliyya. Le projet n’était pas
aisé car, on le sait, la Sadiliyya ne constitue pas en soi un
ordre aux contours précis, aux rituels rigoureusement établis.

«Sur le plan historique, interroge D. Gril, quelle réalité dési-

gne-t-on par le terme Shadhiliyya ou de tariga shadhiliyya ?
Lorsqu’un personnage est qualifié ou se qualifie lui-méme
de shadhili, que signifie cette affirmation pour lui comme
pour les autres ?» (p.93). Abu al-Hasan al-Sadili n’a pas
voulu créer une fariga en tant que telle, méme si, comme
Iaffirme E. Geoffroy (p.16), il avait conscience que son
enseignement (essentiellement oral) était appelé a étre
transmis sur une large échelle. A partir du surgeon 3adifi,
bien des mouvements, confréries ou vocations individuelles
ont germé. Peut-on en tracer des points communs, oU se
distinguerait la marque propre de I'enseignement Sadili ?
La contribution de D. Gril («Lenseignement d’lbn ‘At&’
Allah al-Iskandari, d’aprés le témoignage de son disciple
Rafi* ibn Shafi‘ ») examine la période ancienne de I'histoire
de la confrérie, pour indiquer combien le théme du respect
de la Loi était lié a celui du cheminement mystique. Une
voie de synthése est proposée par Eric Geoffroy, tant dans
Iintroduction générale du volume que dans une contribution
ambitieuse «Entre ésotérisme et exotérisme, les Sadilis,
passeurs de sens (Egypte - Xil-xve siécles)». Il résume
les principaux points communs aux mouvements Sadilites :
insistance sur la sunna, et sur I'imitation du Prophéte,
conscience de la nécessité de I'ésotérisme assortie de
prudence dans la divulgation des doctrines pouvant étre mal
interprétées par le commun (lbn ‘Arabi), discrétion sociale
et tendance malamatie, réserves face aux excés de 'ascése
ou de I'ivresse mystique, engagement dans la vie sociale
voire politique de la communauté musulmane enfin. Nelly
Amri nuance cependant ce tableau. Elle rappelle que des
personnages plus «ivres », extatiques voire provocateurs
(notamment ‘A’iSa al-Mannubiyya, m. 665/1267) se sont
insérés dans la tradition adilie, et qu’Abi al-Hasan al-Sadili
lui-méme était loin de nier les comportements de I'ivresse
mystique (p. 141 s.).

Il est difficile ici de résumer la richesse de ce volume.
Il comprend des analyses sur les textes anciens. Les
enjeux doctrinaux de la notion $adilie de sainteté sont
I'objet de plusieurs contributions fécondes. Ainsi celle de
G. Gobillot, comparant la notion de la waliya chez les Sadilis
a la doctrine de Tirmidi, et tragant la différence entre une

sainteté liant le wali directement a Dieu (Tirmidi) et une
|

autre — prédominante dans le $adilisme — passant par la
médiation du prophéte Muhammad. Mentionnons encore
I'article de R. McGregor, analysant I'utilisation de la doctrine
akbarienne du sceau de la waliya par Muhammad al-Wafa’
(m. 765/1363) et son fils ‘Ali (m. 807/1405), intéressante
pour illustrer une facette d’'un mouvement réputé étre peu
intellectuel et se méfier des spéculations doctrinales. Par
ailleurs, les enseignements plus récents de la shadhiliyya
sont bien représentés. Le cas paradoxal de I'émir ‘Abd
al-Qadir, pronongant, en 1863 alors qu'il avait soixante
ans, une allégeance au Sayh 3adili Muhammad al-Fasi,
est exposé avec talent par Sanaa Makhlouf. Les Sayh-s
Ahmad Zarrug, al-‘Arabi al-Dargawi, Ahmad lbn ‘Agba ou
Ahmad al-‘Alawi de Mostaghanem sont également trés
présents dans ce volume. On notera également I'intérét des
travaux de Mark Sedgwick sur les confréries d’inspiration
«traditionaliste » en Occident, ou I'élément guénonien et
/ ou schuonien prévaut nettement sur la tradition $adilie
- ‘alawie proprement dite dont ils se prévalent par ailleurs.
Enfin, plusieurs enquétes de terrain et/ou historiques
situent la diffusion des ordres issus de la Sadiliyya dans
différentes parties du monde, notamment le Proche-Orient
arabe, le Soudan, I’Afrique sahélienne (cf. la riche étude de
C. Hameés), I'océan Indien occidental, la Turquie ottomane,
les Balkans, la Russie.

Au total, cet ouvrage ne dépare pas la série de publi-
cations d’actes de colloques sur les confréries qui se sont
tenus depuis une dizaine d’années: sur les Nagshbandis
(1995), les Bektachis (1995), les Melamis et Bayramis
(1998), la Qadiriyya (2000), la Tijaniyya (2000)... Comme
il arrive dans des cas analogues, tous les articles ne sont
pas d’un niveau égal de rigueur scientifique, mais le volume,
dans sa globalité, marque une belle réalisation dans les
études contemporaines sur le soufisme.

Pierre Lory
Ephe - Paris

BCAI 22 - 2006 32

BCAI 22 (2007) Geoffroy Eric (dir.) : Une voie soufie dans le monde, la Shadhiliyya, recensé par Pierre Lory

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



