
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 32

Geoffroy Éric (dir.), Une voie soufie dans le monde, la Shâdhiliyya [Pierre Lory]

Geoffroy Éric (dir.), 
Une voie soufie dans le monde, la Shâdhiliyya

Paris, Maisonneuve & Larose (Espace du temps 
présent) et Éditions Aïni Bennaï pour le Maroc, 
2006. 544 p.

Cet ouvrage vient à la suite d’un colloque consacré à 
la Ωæƒiliyya et tenu à Alexandrie en 2003. Il rassemble une 
trentaine de contributions sur des auteurs ou des études 
anthropologiques relatifs à la Ωæƒiliyya. Le projet n’était pas 
aisé car, on le sait, la Ωæƒiliyya ne constitue pas en soi un 
ordre aux contours précis, aux rituels rigoureusement établis. 
«Sur le plan historique, interroge D. Gril, quelle réalité dési-
gne-t-on par le terme Shâdhiliyya ou de tarîqa shâdhiliyya? 
Lorsqu’un personnage est qualifié ou se qualifie lui-même 
de shâdhilî, que signifie cette affirmation pour lui comme 
pour les autres?» (p. 93). Abº al-Îasan al-Ωæƒilî n’a pas 
voulu créer une tarîqa en tant que telle, même si, comme 
l’affirme É. Geoffroy (p. 16), il avait conscience que son 
enseignement (essentiellement oral) était appelé à être 
transmis sur une large échelle. À partir du surgeon ‡æƒilî, 
bien des mouvements, confréries ou vocations individuelles 
ont germé. Peut-on en tracer des points communs, où se 
distinguerait la marque propre de l’enseignement ‡æƒilî? 
La contribution de D. Gril («L’enseignement d’Ibn ‘Atâ’ 
Allâh al-Iskandarî, d’après le témoignage de son disciple 
Râfi‘ ibn Shâfi‘») examine la période ancienne de l’histoire 
de la confrérie, pour indiquer combien le thème du respect 
de la Loi était lié à celui du cheminement mystique. Une 
voie de synthèse est proposée par Éric Geoffroy, tant dans 
l’introduction générale du volume que dans une contribution 
ambitieuse «Entre ésotérisme et exotérisme, les Ωæƒilîs, 
passeurs de sens (Égypte - xiiie-xve siècles)». Il résume 
les principaux points communs aux mouvements ‡æƒilites: 
insistance sur la sunna, et sur l’imitation du Prophète, 
conscience de la nécessité de l’ésotérisme assortie de 
prudence dans la divulgation des doctrines pouvant être mal 
interprétées par le commun (Ibn ©Arabî), discrétion sociale 
et tendance malâmatie, réserves face aux excès de l’ascèse 
ou de l’ivresse mystique, engagement dans la vie sociale 
voire politique de la communauté musulmane enfin. Nelly 
Amri nuance cependant ce tableau. Elle rappelle que des 
personnages plus «ivres», extatiques voire provocateurs 
(notamment ©A’i‡a al-Mannºbiyya, m. 665/1267) se sont 
insérés dans la tradition ‡æƒilie, et qu’Abº al-Îasan al-Ωæƒilî 
lui-même était loin de nier les comportements de l’ivresse 
mystique (p. 141 s.).

Il est difficile ici de résumer la richesse de ce volume. 
Il comprend des analyses sur les textes anciens. Les 
enjeux doctrinaux de la notion ‡æƒilie de sainteté sont 
l’objet de plusieurs contributions fécondes. Ainsi celle de 
G. Gobillot, comparant la notion de la walîya chez les Ωæƒilîs 
à la doctrine de Tirmiƒî, et traçant la différence entre une 
sainteté liant le walî directement à Dieu (Tirmiƒî) et une 

autre – prédominante dans le ‡æƒilisme – passant par la 
médiation du prophète MuÌammad. Mentionnons encore 
l’article de R. McGregor, analysant l’utilisation de la doctrine 
akbarienne du sceau de la walîya par MuÌammad al-Wafæ’ 
(m. 765/1363) et son fils ©Alî (m. 807/1405), intéressante 
pour illustrer une facette d’un mouvement réputé être peu 
intellectuel et se méfier des spéculations doctrinales. Par 
ailleurs, les enseignements plus récents de la shâdhiliyya 
sont bien représentés. Le cas paradoxal de l’émir ©Abd 
al-Qædir, prononçant, en 1863 alors qu’il avait soixante 
ans, une allégeance au ‡ay≈ ‡æƒilî MuÌammad al-Fæsî, 
est exposé avec talent par Sanaa Makhlouf. Les ‡ay≈-s 
AÌmad Zarrºq, al-©Arabî al-Darqæwî, AÌmad Ibn ©AÏba ou 
AÌmad al-©Alæwî de Mostaghanem sont également très 
présents dans ce volume. On notera également l’intérêt des 
travaux de Mark Sedgwick sur les confréries d’inspiration 
«traditionaliste» en Occident, où l’élément guénonien et 
/ ou schuonien prévaut nettement sur la tradition ‡æƒilîe 
- ©alæwîe  proprement dite dont ils se prévalent par ailleurs. 
Enfin, plusieurs enquêtes de terrain et/ou historiques 
situent la diffusion des ordres issus de la ‡æƒilîyya dans 
différentes parties du monde, notamment le  Proche-Orient 
arabe, le Soudan, l’Afrique sahélienne (cf. la riche étude de 
C. Hamès), l’océan Indien occidental, la Turquie ottomane, 
les Balkans, la Russie.

Au total, cet ouvrage ne dépare pas la série de publi-
cations d’actes de colloques sur les confréries qui se sont 
tenus depuis une dizaine d’années: sur les Naqshbandis 
(1995), les Bektachis (1995), les Melâmis et Bayramis 
(1998), la Qâdiriyya (2000), la Tijâniyya (2000)… Comme 
il arrive dans des cas analogues, tous les articles ne sont 
pas d’un niveau égal de rigueur scientifique, mais le volume, 
dans sa globalité, marque une belle réalisation dans les 
études contemporaines sur le soufisme.

Pierre Lory 
Ephe - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Geoffroy Éric (dir.) : Une voie soufie dans le monde, la Shâdhiliyya, recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



