| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

FERNANDEZ FELIX Ana,

Cuestiones legales del Islam temprano :
la ‘Utbiyya y el proceso de formacion de
la sociedad islamica andalusi

Madrid, CSIC, 2003. 604 p.

Aprés une courte présentation, 'ouvrage se divise

en: La ‘Utbiyya y el derecho isldmico en al-Andalus — 1. al-

‘Utbi; Il. La obra juridica de al-‘Utbi; lIl. La transmision de la
‘Utbiyya ; IVl. La ‘Utbiyya y el derecho maliki en al-Andalus —,
et La ‘Utbiyya y el proceso de formacion de la sociedad
isldmica andalusi — V. Las masa’il relativas a al-Andalus;;
VI. Cuestiones legales relativas a dimmis. Conclusiones.
Apéndices: cuestiones relativas a al-Andalus, cuestiones
planteadas por alfaquies andalusies, cuestiones relativas
a dimmies. Fuentes y bibliografia.

Reconnaissant que «les textes juridiques islamiques

son fondamentaux pour connaitre I'histoire du développe-

ment [égal musulman et comprendre le contexte social qui
géneére et applique ces normes », A.F. F. s’est attachée a
analyser la Mustahraga/‘Utbiyya, comment et quand surgit
cette ceuvre, sa structure, son contenu et 'importance de
cette compilation juridique dans al-Andalus, ainsi que le fait
qu’Abd FWalid ibn Rusd (m. 520/1126) en ait composé,
de 506/1113 a 519/1125, un volumineux commentaire,
son Kitab al-bayan wa I-tahsil. Les pages 395-500 tentent

d’illustrer le parti que I'on peut tirer de la ‘Utbiyya pour ana-

lyser le processus de formation de cette société islamique
occidentale, tablant sur les réponses faites a des questions
posées par des gens originaires d’al-Andalus, ou ayant trait
a ce pays. Laccent est mis sur les facteurs d’intégration
et d’exclusion des musulmans face aux communautés
dimmi-s.

Muhammad b. Ahmad b. ‘Abd al-‘Aziz b. Abi ‘Utba...
Abu ‘Abd Allah al-Umawi al-‘Utbi al-Qurtubi (m. 255/869)
commenca par étudier avec I'andalou Yahya b. Yahya
al-Layti, avant de voyager en Ifrigiya (ou il suivit les cours
de Sahnin b. Sa‘id) et en Egypte (ol il fut peut-gtre éléve
d’Asbag b.al-Farag), mais ne poussa point jusqu’a La
Mecque. De retour a Cordoue, son prestige fut grand (A.F. F.
a retrouvé la trace de 48 disciples) et al-‘Utbi entreprit la
tache de réunir les [Réponses] aux questions posées [a
Malik b. Anas] qui ne figurent pas dans la Mudawwana ou
[Al-masa’il] al-mustahraga min al-asmi‘a mimma laysa fi
-Mudawwana, également connue sous le titre de A-Utbiyya.
Ouvrage dont 72 transmetteurs ont été repérés par A.F. F.
Le titre méme indique qu'il s’agit d’'un « supplément », du
type musnad, puisque son auteur avait choisi de ranger
ses données par transmetteurs — bien que ‘Abd Allah
b. Muhammad al-A‘rag (m. 309/921) l'ait «reclassé » par
matiéres pour son usage en Ifrigiya.

La ‘Utbiyya n’égala jamais le prestige ni la reconnais-

sance générale de la Mudawwana. Nombre de critiques

s'éleverent a I'encontre de la ‘Uthiyya et de la méthode
|

suivie par son compilateur. ‘lyad a recueilli 'opinion d’lbn
Waddah (m. 286/899) qui «y voyait force erreurs/ hata’
katir ». Muhammad b. ‘Abd al-Hakam (317/929) en faisait
«untissu de faussetés / gullaha kadaban, de questions sans
fondement, de [consultations] discréditées et rebattues, de
versions discordantes [soi-disant] faites a des sessions que
les personnes présentes a ces consultations n'acceptent pas.
Il préféra méme faire cadeau de son exemplaire de crainte
qu’il ne figure dans son héritage. » Ibn Lubiba (m. 314/926)
la jugeait «farcie de riwayat matriha et masa’il gariba et
ne pouvant étre enseignée qu’aux personnes capables de
séparer le vrai du faux ». Toutes les critiques vont dans le
méme sens : « n’avoir rien vérifié et y avoir inclus n’importe
quoi.» Cela parait étre aussi le jugement des auteurs de
K- al-wata’iq. Ibn al-‘Attar (m. 399/1009) ne la cite que
trés sporadiqguement, Ibn Mugit (459/1067) lui préfére
de beaucoup la Mudawwana, al-Bunti (m. 462/1070) et
al-Gaziri (58571189) n’en font point cas...

Mais on ne saurait ignorer qu’lbn Hazm affirmait
guelle « était trés appréciée en Ifrigiya ol elle connut un
rapide diffusion». Le grand juriste que fut Abu -Walid b.
Rusd (m. 520/1126), considérant injuste qu’on la rangeat
loin derriére la Mudawwana, travailla douze années a la
rédaction d'un énorme commentaire (20 vol.): Albayan
wa ltahsil wa I-arh wa tawgih fi masa’il al-Mustahraga.
Bayan, qui déplaca et étouffa toute transmission posté-
rieure de 'ouvrage commenté. Pourquoi une telle somme
de travail alors qu’il n’en consacra méme pas la moitié a
la Mudawwana ?

La Mustahradga/Utbiyya, compilation de consultations
/ sama‘ et déclarations / gaw/ de juristes musulmans (Malik,
Ibn a-Qasim, Sahnin, Ibn Wahb, Ashab, ‘Isab. Dinar, Yahya
b.Yahya, etc.), ignore pratiquement Qur’an et traditions
prophétiques. Elle ne saurait donc étre classée comme
recueillie par un membre du ahl al-hadit. Le poids relatif
des questions posées par des gens d’al-Andalus devrait
permettre de 'utiliser comme un reflet des probléemes et
des inquiétudes de cette région V. On serait donc en droit
d’attendre une étude couvrant I'éventail du «proceso de
formacion de la sociedad islamica andalusi »...

Le sous-itre, La ‘Utbiyya, pourrait induire a penser
gu’on commencait par une édition du texte arabe afin que
le lecteur puisse juger sur piéces. Las, tout se borne a la
liste des rusim (139-63), des kutub (164-98), tirée du
Bayan d’lbn Rusd; une preuve discutable puisqu’il y a de
sérieuses divergences avec ses Fatawa transmises par
Ibn al-Wazzan.

(1) Il semble que I'idée originale doive beaucoup aux publications de
M. Muranyi (1984 et 1997) et M. Haggi (1992).
|

BCAI 22 - 2006 29

BCAI 22 (2007) Fernandez Félix Ana : Cuestiones legales del Islam temprano: la ‘Utbiyya y el proceso de formacion de la sociedad islamica andalusi, recensé par Pedro
Chalmeta
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

AFF, suivant les conclusions de J. Schacht @), affirme
«avoir tracé le panorama général de la période formative du

droit islamique dans al-Andalus, qui commence fin 11/ VI® sié-

cle et se développe essentiellement durant le 11%/1X® siécle.
Ce n’est que fin du 11° siécle et commencement du Iv&/x®
que 'on peut affirmer que I'école malikite s’était consolidée
dans al-Andalus ». Processus Iégérement plus tardif en
terme d’école, mais sans que cela implique un triomphe
absolu du malikisme, puisque Ibn al-‘Attar (m. 399/1009)

n’hésitait pas a envisager «la possibilité que la magistra-

ture ne vienne a retomber sur quelqu’un qui considére
[le patronat de conversion comme équivalent a celui de
manumission] et rende jugement en ce sens ».

Etant donné que prés de la moitié des Cuestiones
legales tourne autour de la formation du droit malikite dans
al-Andalus et des facteurs différentiels des musulmans, on
se serait attendu a une attention plus poussée du passage a
Iislam. Il parait évident que, dans un contexte de « formation
de la société islamique », I'accroissement du nombre de
fidéles se fait surtout par conversions. Celles-ci épousant

un moule juridique précis, il était essentiel de définir sa for-

mulation, ses modalités temporelles et théologiques. On se
serait alors apercu qu’lbn al-Qasim était bien moins exigeant
que le cordouan Ibn al-‘Attar, qui détaillait ) les clauses et
conditions de validité de la conversion d’'un/e chrétien/e,
juif/e, madis/e. Une question Iégale qui permet de suivre
I'évolution et la chronologie de la constitution de la société
islamique d’al-Andalus. Fait qui rend surprenant qu’A.F. F.
n’ait pas songé a tirer parti des formulaires notariaux (lbn
al-“Attar, Ibn Mugit, al-Bunti, al-Matiti, Ibn al-Hagg al-Garnati,
al-Gaziri, Ibn Salmiin, Abii Ishaq al-Garnati).

Des traductions erronées (418) « ... si ellos no encuen-

tran a nadie que por esa cantidad haga la peregrinacion por
ese hombre desde su pais, pueden enviar con ese dinero a
alguien que esté dispuesto a hacerlo desde otros lugares,
como lfrigiya o Misr. Si no lo encuentran, mientras tanto
se hara cargo de ello [su asunto] la ciudad (al-madina) o
su imam, hasta que agoten lo que él dejé como legado. »
Avec en note : la ville serait la citadelle ou le sahib al-madina.
Au lieu de « Qayrawan, Misr, Médine ou La Mekke suivant
la quantité du legs », comme l'indique Ibn al-‘Attar (p. 480
/ trad. p. 723) qui cite I'opinion d’lbn Habib. Les mentions
de dirham andalusi de la p. 426 auraient gagné en clarté si
I'on avait consulté divers articles d’A. Canto et de T. Ibrahim
(ainsi que Chalmeta, « Monnaie de compte... »).

La rédaction manque de clarté au point de rendre
ambigus (ou incompréhensibles) de nombreux passages
(p.72, 134, 136, 204, 248, 347, 382, 392); la p.433

semble écarter les chrétiens de la catégorie de dimmi...

Lexclusion des magdas d’al-Andalus pour cause de zo-
roastrisme, p. 414, oublie les retentissantes attaques des
Vikings a Séville en 844 et a Algeciras, Orihuela en 858, et
ignore le fait qu'al-Razi désigne de ce nom les populations
locales de Huesca et Vasconie, touchées par les campa-

gnes émirales de 793, 795, 817 (mort de Saltan, paladin
|

des magus), 825 (campagne de «La victoire » remportée
aux pied du Gabal al-magis en Alava). Evénements tous
contemporains d’al-‘Utbi!

Le culte du magister dixit, qui continue a sévir au
CSIC, pousse a citer comme « fuentes » des études moder-
nes (qu’on retrouve ensuite correctement rangées dans la
bibliographie). Inclure la Muwatta’ parmi les ceuvres de hadit
risque de faire sursauter plus d’un. Il n’est pas sir que le
lecteur apprécie les références internes genre «voir 1.3 »
(sans préciser lequel des six chapitres), au lieu de supra,
p.247. Les auteurs musulmans ne connaissaient ni ne
mettaient d’index... et tout médiéviste a maintes fois pati
de la nécessité de lire un ouvrage en entier pour retrouver
une donnée. La diffusion de cet outil semble bien lente
puisque, en 2003, une publication « scientifique » dédaigne
Son usage...

Qui trop embrasse mal étreint ; et un titre tel que Cues-
tiones legales del Islam temprano : la ‘Utbiyya y el proceso
de formacion de la sociedad isldmica andalusi promettait
beaucoup. Réalisée avec trop de hate, il n’en est que plus
dommage que son utilité se voie déparée par les défauts
signalés, aggravée par le manque d’index.

Pedro Chalmeta
Universidad Complutense, Madrid

(2) Aprés une discussion sur la « formation du droit islamique », avec le
résumé — trop long (plus de 25 p.) — des théories de Goldziher, Schacht,
Calder, Hallag, etc., et des démélés des introducteurs du hadit, dans
al-Andalus, avec les fugaha’ locaux.

(3) Kitab al-wata’iq, p. 405-418.

BCAI 22 - 2006 30

BCAI 22 (2007) Fernandez Félix Ana : Cuestiones legales del Islam temprano: la ‘Utbiyya y el proceso de formacion de la sociedad islamica andalusi, recensé par Pedro
Chalmeta
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



