
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 28

Ebied Rifaat et Thomas David (eds.), Muslim-Christian Polemic during the Crusades: The Letter from the People of Cyprus and Ibn Abî Tâlib al-Dimashqî’s Response [John Tolan]

Ebied Rifaat, Thomas David (eds.), 
Muslim-Christian Polemic during the Crusades:  
The Letter from the People of Cyprus and  
Ibn Abî Tâlib al-Dimashqî’s Response

Édition des textes arabes et traduction anglaise, 
Leyde, Brill (coll. «History of Christian-Muslim 
Relations», vol. 2) 2005.

Au début du xiiie siècle, Paul d’Antioche, évêque de 
Sidon, adresse une lettre à un ami musulman, lui communi-
quant l’avis d’«experts» chrétiens sur la vie et mission du 
prophète Mahomet. Il affirme que Mahomet a été envoyé 
uniquement aux Arabes, que le Coran souligne la mission 
divine du Christ et approuve les doctrines chrétiennes de 
la Trinité et de l’Incarnation. Paul appuie son argumenta-
tion sur des citations bien sélectives du texte coranique. Il 
arrive à la conclusion que l’islam est en quelque sorte une 
version acceptable de la vraie religion, le christianisme, et 
qu’en conséquence on ne pourrait demander à un chrétien 
d’embrasser la religion de Mahomet. Cette lettre apologé-
tique connut un certain succès dans les milieux chrétiens 
arabophones: trois copies manuscrites du xiiie siècle en 
témoignent, ainsi que les réfutations de deux auteurs mu-
sulmans, Ωihæb al-Dîn al-Qaræfî et Ibn Taymiyya.

Au début du xive siècle, un chrétien anonyme de 
Chypre reprit le texte de Paul et le retravailla de fond en 
comble, enlevant certains des arguments, corrigeant et 
approfondissant les citations coraniques, ajoutant d’autres 
arguments et citations bibliques. Le but apologétique de 
cette Lettre du peuple de Chypre reste essentiellement le 
même que celui du texte de Paul: prouver à un interlocuteur 
musulman la légitimité des doctrines chrétiennes. L’arabe 
est sans doute la première langue de l’auteur chrétien, qui 
montre du reste une très bonne connaissance du Coran. 
Après avoir affirmé que la mission de Mahomet concernait 
uniquement les Arabes, et non les chrétiens, l’auteur s’ef-
force de trouver des preuves coraniques des principales 
doctrines chrétiennes: la virginité de Marie, la véracité 
de l’Évangile, l’Incarnation, la Trinité. Pour expliquer ou 
prouver ce dernier dogme, l’auteur invoque, comme tant 
d’apologistes chrétiens avant lui, des attributs divins qu’il 
identifie avec les trois personnes de la divinité: pour l’auteur 
chypriote, le Père serait essence (ƒæt), le fils, parole (nutq), 
et le Saint Esprit, vie (Ìayæt). Un élément insolite de cette 
apologie chrétienne est le dénigrement du judaïsme. Pour 
l’auteur chypriote, tous les passages coraniques qui font 
allusion aux mauvais ou aux infidèles parmi les gens du 
Livre se réfèrent aux juifs, qui, depuis le veau d’or, n’ont 
cessé de désobéir à Dieu et à ses prophètes. Ainsi, il essaie 
de protéger les chrétiens de toute critique, évitant de faire 
allusion à tout passage coranique qui rejette les doctrines 
spécifiquement chrétiennes. Pour cet auteur, l’islam ne serait 
pas une déviation hérétique du christianisme comme le 
prétendaient maints polémistes chrétiens, mais une secte 

valable, apportée sous inspiration divine par Mahomet aux 
Arabes, sans être aucunement destinée à remplacer le 
christianisme.

Cette lettre fut envoyée à Ibn Taymiyya en 1316, puis 
à Ibn Abî ™ælib al-Dima‡qî en 1321. Le premier répondit 
avec son Al-Ïawæb al-saÌîÌ li-man baddala dîn al-MasîÌ 
(éd A. Hassan et al., Riyade, 1999). Quant à al-Dima‡qî, 
sa réponse reprend les principaux points de l’apologiste 
chypriote et les réfute un à un, produisant un texte de deux 
fois la taille de la Lettre. Sa réponse, appuyée de maintes 
citations coraniques et bibliques, montre en général une 
bonne connaissance du christianisme, même s’il y a des 
erreurs chronologiques importantes (il fait de Paul et de 
Constantin des contemporains). Dans l’ensemble, il reprend 
les arguments classiques de la polémique antichrétienne: 
les chrétiens auraient falsifié l’Évangile que Jésus avait reçu 
de Dieu; Jésus était un prophète qui prêcha le monothéisme, 
alors que les chrétiens adorent ce prophète comme un Dieu. 
Al-Dima‡qî cite in extenso les explications que donne la 
Lettre au sujet des doctrines de la Trinité et de l’Incarnation; 
il les réfute en s’appuyant à la fois sur le Coran et sur des 
arguments logiques et scientifiques. La venue de Mahomet 
a été annoncée par les prophètes (l’auteur cite des passa-
ges de Jérémie), y compris Jésus (le Paraclet dont parle 
l’Évangile serait Mahomet). Al-Dima‡qî prend souvent un 
ton moqueur, ridiculisant ses adversaires et leurs croyances. 
En conclusion à sa réponse, il les invite à se rendre à la 
vérité et à reconnaître que Mahomet, sceau des prophètes, 
a apporté le Coran pour l’humanité entière.

Rifaat Ebied et David Thomas donnent ici l’édition du 
texte arabe de la Lettre du peuple de Chypre et, en parallèle, 
celle de la Lettre de Paul d’Antioche, accompagnées en 
regard de leur traduction de la Lettre du peuple de Chypre. 
Suit le texte arabe de la Réponse d’al-Dima‡qî, avec la 
traduction anglaise en regard. Les textes arabes indiquant 
les variantes et la traduction anglaise agrémentée de notes 
explicatives d’une grande richesse replacent clairement 
les arguments de l’apologiste chrétien et du polémiste 
musulman dans le contexte de l’histoire de la polémique 
interconfessionnelle médiévale et aussi dans celui de la 
Méditerranée orientale au début du xive siècle.

John Tolan 
Université de Nantes

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Ebied Rifaat, Thomas David (eds.): Muslim-Christian Polemic during the Crusades: The Letter from the People of Cyprus and Ibn Abî Tâlib al-Dimashqî’s
Response, recensé par John Tolan
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



