
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 23

Dorpmüller Sabine, Religiöse Magie im «Buch der probaten Mittel» [Guy Ducatez]

Dorpmüller Sabine,  
Religiöse Magie im «Buch der probaten Mittel»

Analyse, kritische Edition und Übersetzung des 
Kitæb al-MuÏarrabæt von MuÌammad ibn Yºsuf al-
Sanºsî (gest. um 895/1490),

Wiesbaden, Harrassowitz Verlag (Arabische 
Studien 1), 2005. 277 p. + I.

Cet ouvrage offre la version légèrement remaniée et 
complétée de la dissertation de Sabine Dorpmüller pour 
l’obtention du grade de docteur: cette thèse a été soutenue 
en l’an 2000 à la Philosophische Fakultät der Westfälis-
chen Willhelms-Universität zu Münster sous la direction du 
Professeur Heinz Grotzfeld.

Le «livre des moyens éprouvés» (K. al-MuÏarrabæt) se 
compose d’un texte de 230 p., de la liste des abréviations 
et des mss utilisés pour établir le texte du K. al-MuÏarrabæt 
(p. 231-232), de la liste des ouvrages arabes de magie 
modernes et pré-modernes (p. 232-3), de la bibliographie, 
divisée en ouvrages arabes pré-modernes (p. 234-237) et 
en littérature secondaire (p. 238-245), d’un glossaire des 
termes arabes de magie en usage dans l’ouvrage (p. 247-
251), d’un index des noms de personnes présentes dans 
le K. al-MuÏarrabæt (p. 253-255), d’un index des plantes 
et substances (p. 255-260), d’un registre des noms d’Allah 
(p. 261-267), d’un index des matières (p. 268-274) et d’un 
index des anthroponymes (p. 275-277).

L’A. introduit son édition annotée et commentée, 
accompagnée d’une traduction du K. al-MuÏarrabæt, d’un 
certain nombre de chapitres. L’introduction fait l’état de 
la recherche anthropologique moderne sur le concept de 
magie en général et dans la sphère culturelle islamique. Le 
chapitre iii décrit les notions de magie (al-siÌr, al-†ilasm et 
al-simiyæ‘) à l’œuvre dans les ouvrages arabes de magie 
ayant précédé le K. al-MuÏarrabæt d’al-Sanºsî. Au chapitre iv, 
l’A. analyse le concept de muÏarrab et dissèque la structure 
et la matière du K. al-MuÏarrabæt du (pseudo?) Sanºsî. Le 
chapitre ii est consacré à la biographie de MuÌammad b. 
Yºsuf al-Sanºsî et à son hagiographie. Les chapitres vi-vii se 
tournent respectivement vers la présentation du corpus tex-
tuel du K. al MuÏarrabæt (9 mss et  une version imprimée), 
la transmission de ces mss et l’adaptation des méthodes 
critiques de l’édition de mss gréco-latins aux mss arabes. 
Dans le chapitre vi, l’auteur se livre à une description des 
mss (Textzeugen), assortie de la date de leur copie, des 
caractéristiques de leur ductus, de la citation de l’incipit et 
de l’explicit et de leur classification en deux groupes. Le cha-
pitre vii porte sur l’analyse critique du texte: la disposition, 
sous forme de tableaux notamment, des recettes (106 au 
total) utilisées contre différents maux et les relations entre 
les deux groupes de transmission des mss, pour parvenir à 
l’établissement du stemma des deux groupes de filiation.

Le concept de magie se laisse difficilement cerner, car 
il n’existe pas de ligne de séparation nette entre magie et 
religion: d’importantes réserves de type rationnel ont été 
élevées contre l’idée d’une vision magique du monde, ou 
contre l’affirmation que la magie serait une phase primitive 
de la religion. L’A. recense les ouvrages d’une série d’an-
thropologues pour retenir chez E. B. Tylor et J. G. Frazer 
les mécanismes de l’action rituelle (la loi de ressemblance, 
selon laquelle le même agit sur le même ou la loi du contact 
qui fait qu’un objet en contact avec un autre peut agir sur 
lui); chez Levi-Bruhl la loi de la participation (une influence 
mystique, sous certaines conditions de nature mystique, est 
communiquée par un objet ou un être à un autre); chez E. 
Durkheim et M. Mauss l’idée que la magie et la religion sont 
des phénomènes sociaux et que la religion a plus d’emprise 
au niveau social et la magie au niveau individuel. Chez 
E. E. Evans-Pritchard, c’est l’idée qu’il y a une cohérence 
interne des représentations magiques et que la magie doit 
toujours être considérée à l’intérieur d’un complexe total 
culturel. Pour Tambiah, les actes magiques agissent comme 
le performatif en linguistique, car prononcer une phrase non 
seulement dit la chose à accomplir, mais participe déjà de 
l’action de faire. L’A. s’en tient à la définition que donne R. 
Schmitt de la magie, ou plutôt du rituel magique dans l’An-
cien Testament: elle insiste sur la dépendance de l’efficacité 
de l’acte magique envers la toute puissance divine.

Dans l’aire culturelle islamique, la magie ou al-siÌr est 
strictement interdite (cf. les nombreux ÌadîÚ qui ordonnent 
la mise à mort de tout magicien tenu alors pour un mu‡rik). 
Toutefois il existe un espace de tolérance, à condition que la 
magie soit exercée sous l’égide d’Allah: la ruqya ou «magie 
blanche» est permise, lorsqu’il s’agit de lutter contre la 
«magie noire» en récitant des versets coraniques, ou encore 
dans le cadre de la médecine du Prophète, lorsqu’à l’aide 
d’une contre magie il faut lutter contre empoisonnement, 
morsure, fièvre, souffrance… causés par le mauvais œil. Il 
faut aussi penser en ce sens à la magie des lettres ou Ìurºf, 
surtout coraniques, dont font usage certains cercles soufis. 
Même ainsi toléré, al-siÌr a toujours paru suspect, sinon à 
proscrire, aux yeux de l’orthodoxie musulmane. L’A. remar-
que à quel point l’héritage gréco-romain se trouve cristallisé 
dans la magie pratiquée par les musulmans.

Abº ©Abd Allah MuÌammad b. Yºsuf b. ¢Umar b. 
Ωu©ayb al-Sanºsî al-Îasænî – issu par ses parents paternels 
d’une «tribu» berbère, les Beni Snous, fixés dans la région 
d’Oran et, par sa mère, de ©Alî b. Abî ™alîb - est né en 1428-
1429, 1435 ou 1435-1436 à Tlemcen et mort soit à 55, 57, 
ou plus vraisemblablement à 63 ans, le 9 mai 1490.

Fils de parents lettrés, il a été éduqué dans les discipli-
nes traditionnelles propres à tout lettré: grammaire, lectures 
coraniques, arithmétique et géométrie, art de l’écriture, 
jurisprudence et droit de succession, tawÌîd, astronomie 
et science de l’astrolabe, et obtenu différents iÏæza pour 
différents livres (tawÌîd, ir‡æd). Il a lui-même composé de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Dorpmüller Sabine : Religiöse Magie im «Buch der probaten Mittel», recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 24

nombreux ouvrages (jurisprudence, dogmatique, exégèse, 
ÌadîÚ, lectures coraniques, logique), dont les plus célèbres, 
les cinq ¢aqæ‘id, ont été largement commentés en Afrique 
du Nord et en Afrique de l’Ouest.

Il a enseigné et ses élèves sont nombreux (al-Mallæbî, 
Ibn Sa©d al-Tilimsænî), mais surtout  l’hagiographie lui donne 
l’image d’un qu†b, un maître soufi, modeste, pieux, adepte 
de la fuga mundi, mais n’hésitant pas à intervenir auprès 
des sultans, en particulier les ¢Abd al-Wædid, en faveur des 
pauvres et des indigents. Il était célèbre pour interpréter 
les rêves, et on lui connaît plusieurs tombes, dont celle de 
Tlemcen qui faisait l’objet d’un rassemblement populaire, 
où, après la prise d’un repas en commun, l’on demandait 
son intercession pour faire tomber la pluie.

Si la catégorie magie est en général subsumée sous 
le concept d’al-siÌr, ce dernier se divise en trois domaines 
«scientifiques» (cf. Ibn ⁄aldºn, m. 808/1406): ©ilm al-siÌr 
ou magie, ©ilm al-†ilasmæt ou l’art des talismans faisant 
usage de versets coraniques, ou même de noms d’Allah, 
déposés dans des petits récipients, et surtout ©ilm al-simîyæ‘, 
qui recourt à des lettres magiques, à l’origine de tout ce qui 
est écrit. Ces signes phonétiques ne sont rien moins que 
des configurations de la lumière divine, qui, descendant 
peu à peu dans les sphères inférieures, se matérialisent et 
s’associent de façon nouvelle. Les lettres forment les noms 
de Dieu, puis les mots, qui dépeignent et expriment par une 
périphrase l’essence divine et le divin, et, au niveau le plus 
bas, c’est d’elles que sortent les mots qui ne se rapportent 
qu’à l’essence terrestre.

Le magicien, par l’intermédiaire des propriétés de 
son âme, peut mettre en action ou faire agir les forces ou 
propriétés/qualités des lettres (≈awæÒÒ al-Ìurºf) – mais il 
existe aussi des chiffres. Ces lettres sont celles qui intro-
duisent certaines sourates du Coran (yæ’, sîn), mais ce sont 
aussi toutes celles qui, présentes dans la fætiÌa, se trouvent 
du côté de la lumière et sont employées en vue du bien (a, 
Ì ,r, s, Ò, †, ©,q, k, l, m, n, h, y), les autres lettres, sises du 
côté des ténèbres, ne pouvant être utilisées qu’en vue du 
mal. Mais il peut y avoir aussi des esprits, des Ïinn: le rôle 
du magicien n’est pas de les domestiquer (définition d’Ibn 
al-Nadîm), mais de les pousser à agir en faisant intervenir 
les forces de son âme, et ce par sympathie.

Al-Akfænî (m. 749/1348) détaille d’ailleurs cinq 
aspects centraux de la magie (cf. p. 28), tandis que Taçkö-
prüzade (m. 986/1568) la divise en quatorze disciplines 
(cf. p. 30). L’A. montre à quel point le K. al-MuÏarrabæt 
d’al-Sanºsî, un manuel pratique de recettes magiques et/ou 
remèdes (des utilisations ou al-fawæ’id, sg. fæ’ida) destinées 
à maîtriser angoisses, crises personnelles et maladies, est 
redevable de toute une série d’ouvrages (cf. p. 32-38), 
dont le Ωams al-ma©ærif al-kubræ wa la†æ’if al-©awærif  et le 
Manba© uÒºl al-Ìikma composés par AÌmad b. ©Alî al-Bºnî 
(m. 622/1225): ils ont pour thèmes centraux, non les 
noms d’Allah, mais les lettres magiques. Il a aussi pour 
héritier le K. al-MuÏarrabæt d’AÌmad b. ©Umar al-Diyarbî 

(m. 1151/1738), portant sur les amulettes magiques, et, 
récemment, al-MuÏarrabæt al-imæmîya fî’l-‡ifæ‘ bi’l-Qur‘æn 
wa’l-du©æ‘ de Mufinîya, Beyrouth, 1961.

Al-Bºnî systématise les modes d’action de la magie: 
l’ensemble de l’univers est parcouru de «chaînes sympa-
thiques» associant aux planètes deux des éléments (chaud, 
humide, froid et sec), des jours de la semaine, des lettres, 
des carrés magiques, des parfums, des anges, des Ïinn. 
Il faut alors observer quel est le moment le plus propice 
pour exécuter un acte magique, c’est-à-dire la position la 
plus favorable (à l’acte magique) d’une planète dans les 
signes du zodiaque. En outre, le système magique porte un 
vêtement islamique: action des lettres de l’alphabet arabe, 
intégration des versets coraniques et des noms d’Allah dans 
des amulettes et des invocations sous forme de prière, toute 
chose qui se retrouve chez al-Sanºsî (cf. K. al-MuÏarrabæt, 
chap. ii, xiv, xxii, les versets coraniques sous forme de 
prière à des fins d’invocation parcourant quasiment tous les 
chapitres de cet ouvrage), sans oublier le rôle décisif des 
prescriptions rituelles: à titre d’exemple, avant l’exécution 
de tout acte magique, il faut accomplir l’ablution rituelle, 
seul moyen de parvenir à la prière rituelle.

L’A. passe alors à la définition du concept de muÏarraba, 
à l’agencement et à la matière de l’ouvrage (chap. v). Le 
genre muÏarrabæt concerne des collections de données 
expérimentales médicales ou experimenta selon G. E. Grüne-
baum (1). Pour M. Ullmann (2), il ne s’agit pas d’experimenta, 
mais d’empirica ou «remèdes/recettes corroborées par 
l’expérience». Mais une telle caractérisation n’est qu’une en-
seigne, qui dissimule un caractère superstitieux et magique: 
même si ces recettes portent le sceau de l’expérience et sont 
rangées dans la dicipline pharmacia, il n’est pas douteux, 
aux yeux de M. Ullmann, que ces recettes sont massivement 
frappées de magie et de manque d’esprit scientifique.

Toutefois, tous les K. al-MuÏarrabæt ne renferment pas 
nécessairement des éléments magiques: le K. al-MuÏarra-
bæt d’Abº’l-¢Alæ Zuhr b. ©Abd al-Malik al-I‡bilî (m. 525/1131), 
étudié par C. Alvarez Milán (1994), offre des experimenta ou 
moyens thérapeutiques et pharmacologiques à l’efficacité 
plausible, ordonnés selon les organes du corps, de la tête 
aux pieds.

Il faut conclure que le terme muÏarrab, selon son 
étymologie, désigne dans le discours magique des empirica 
ou moyens éprouvés par l’expérience. Les MuÏarrabæt sont 
tournés vers la pratique et, en aucun cas, vers la théorie. Le 
MuÏarrabæt d’al-Sanºsî n’y fait pas défaut: il est sans intérêt 
de savoir pourquoi et comment un moyen agit, pourvu qu’il 
agisse et que ceux qui souscrivent à ces recettes croient 
à leur efficacité.

(1) C.E. Grünebaum, Medieval Islam. A study in Cultural Orientation. 
Chicago III, 1947 (2), p. 335
(2) M. Ullmann, Die Medizin im Islam, Leiden, 1970, p. 311-312 et id., Die 
Natur-u. Geheimwissenschaften im Islam, Leiden, 1972, p. 1-4

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Dorpmüller Sabine : Religiöse Magie im «Buch der probaten Mittel», recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 25

L’ouvrage se présente comme une succession de 
recettes/remèdes magiques – l’A. en a dégagé 105 qu’il a 
pourvues d’un titre - généralement introduites par fæ‘ida ou 
min al-fawæ‘id. Afin de confirmer leur effet, elles portent min 
al-muÏarrab («appartenant à ce qui est éprouvé»), mimmæ 
Ïuriba («à ce qui est éprouvé») ou encore sirr ©aÂîm («un 
puissant secret»).

L’A. regroupe  les recettes autour de 8 thèmes (p. 43-
44), mais cette classification ne demeure qu’une tentative 
et ne peut être tenue pour une définition: elle a le mérite 
de porter un regard général sur le spectre des buts et les 
contenus individuels des recettes.

1) Le traitement des maladies (soit 22,6% de l’en-
semble des thèmes): guérison de maux de tête et des 
articulations, de fièvres, de la possession par des Ïinns, 
de pollution nocturne et de croissance des cheveux. Ces 
muÏarrabæt concernent aussi les blocages sexuels et la 
grossesse.

2) Chasser la vermine et les animaux venimeux (15,1% 
des thèmes): tuer les puces, punaises, souris, fourmis, 
serpents et scorpions.

3) Protéger les hommes, maisons et champs (17% des 
thèmes): cette catégorie se caractérise par des mesures 
préventives sous forme d’amulettes et autres formules des-
tinées à assurer la sécurité des voyageurs face aux Ïinns, 
voleurs, animaux de proie, aux séductions de Satan, aux 
magiciens et aux ennemis, mais aussi à permettre au marié 
d’éviter les blocages sexuels; d’autres recettes contribuent 
à protéger tout lieu où l’on passe la nuit des mauvaises 
surprises et à tenir éloignés des champs les vers…

4) Obtenir l’aide d’Allah en récitant des prières et des 
formules de bénédiction, afin de surmonter des situations 
de crise, que ce soit dans l’ici-bas ou pour l’au-delà (14,2% 
des thèmes): cette catégorie concerne aussi bien la vie 
matérielle que spirituelle.

5) Surmonter les conflits entre les hommes (17,9% 
des thèmes): il s’agit grâce à des moyens éprouvés de 
rendre bienveillantes des personnes (Ïalb ou «attirer»), en 
particulier s’efforcer de gagner la faveur de maîtres et de 
détourner leur colère, mais aussi faire taire les médisants, 
rendre inefficaces les procédés de magie noire, vaincre les 
ennemis, démasquer les voleurs, réunir les amants, rempor-
ter l’amour d’une femme, étouffer un désir sexuel, réconcilier 
les époux ou se débarrasser d’un hôte importun.

6) Des buts économiques (4,7% des thèmes): cette 
catégorie regroupe les moyens éprouvés destinés à amé-
liorer le train de vie, en recourant à l’aide d’un «esprit» 
rendu serviable (isti≈dæm ou istinzæl), ou en faisant revenir 
un esclave en fuite.

7) Les rêves oraculaires (4,7% des thèmes): outre le 
désir de voir le Prophète en rêve, les utilisations de recettes 
impliquent des rêves oraculaires, où l’on obtient des ren-
seignements sur l’endroit où se trouvent l’ami, l’amant(e), 
l’absent ou l’accomplissement d’un vœu.

8) Sous une catégorie qualifié de sonstiges ou «le 
particulier» (4,7% des thèmes) sont regroupées des muÏar-
rabæt multifonctionnelles, qui, en raison de la diversité de leur 
action, n’appartiennent à aucune catégorie propre, comme 
permettre à l’impétrant d’obéir à Allah et d’être pieux, comme 
être estimé dans le cœur des créatures, offrir une protection 
face aux insinuations de Satan, améliorer les traits du visage 
du Prophète dans les rêves et aider à faire l’expérience de la 
bonté d’Allah dans toutes les situations vécues (remporter 
la victoire sur ses ennemis, disperser ses soucis).

Le tableau est clair: à côté de recettes destinées à 
guérir les maladies - qui pèsent d’un grand poids – jouent 
un grand rôle les relations interhumaines, les moyens 
éprouvés pour la protection, le fait de chasser ce qui est 
venimeux, de même que des demandes religieuses. Selon 
l’A., bien qu’il ne dispose pas d’un tableau comparatif tiré 
des autres ouvrages de magie, le caractère spécifique du 
MuÏarrabæt d’al-Sanºsî se trouverait dans l’absence à peu 
près complète de buts négatifs  (magie noire) et dans une 
accentuation relativement forte de la vie religieuse et de la 
relation à Allah (p. 45).

Une grande part des fawæ‘id ou «utilisations» consiste 
en prières, invocations et textes d’amulettes, les deux pre-
mières tournées vers Allah et proches des modèles de la 
prière personnelle ou du©æ‘ livrés par les ouvrages de ÌadîÚ: 
ici, l’accompli (cf. Ïa©altu nafsî… fî ÌiÒn Allæhi ou «je me 
place personnellement… sous la protection d’Allah») joue 
le rôle du performatif avancé par Tambiah (cf. ci-dessus: 
prononcer une invocation magique est déjà en quelque 
sorte la faire agir).

Les amulettes et les invocations sont surtout 
constituées de versets coraniques et de noms d’Allah, qui 
appartiennent soit aux 99 qualificatifs d’Allah, soit n’en 
ressortissent pas comme al-Úæbit ou «le ferme». Selon les 
circonstances ou buts, il est fait appel aux qualificatifs ad 
hoc. A côté du Prophète, d’autres porte-parole (les anges 
Íibræ‘il, Mîkæ‘il, Isræfîl, ¢Izræ’il ou les sept dormants) sont 
invoqués en fonction des demandes. Des esprits tels Ωa†æm 
font aussi l’objet d’invocation dans un cas (chap. xxii). Les 
formules peuvent être répétées 7, 25, 35, 40, 41, 100, 
1 000 jusqu’à 10 000 fois, chiffres traditionnels dans le 
domaine religieux comme magique.

Outre les sourates et versets déjà en vogue dans les 
ouvrages d’al-Bºnî (la FætiÌa, CXII, CXIII, CXIV, Yæ Sîn ou 
XXXVI et le verset du Trône ou II, 225), d’autres correspon-
dent à un contexte guère en accord avec celui du Coran 
(cf. chap. xxxii, xxxiii et xxxiv).

Les combinaisons de lettres et les carrés magiques 
sont sous-représentés chez al-Sanºsî: seuls les chap. ii 
(«voir en rêve un amant ou un ami») et xxii («anéantir 
un malfaiteur») contiennent des instructions sur la fabri-
cation de carrés magiques, qui sont désignés comme un 
sceau (≈æ†am/≈æ†im) et se composent des lettres a, l, m, 
Ò (chap. ii), comptant au nombre des lettres «secrètes» 
(cf. Cor. VII, 1) et les lettres f, Ï, ‡, Ú, Â, ≈, z (chap. xxii) ou 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Dorpmüller Sabine : Religiöse Magie im «Buch der probaten Mittel», recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 26

sawæqi† al-fætiÌa. Les sceaux sont déposés, dans le premier 
cas, sous la tête du dormeur afin de susciter le rêve, et, 
dans le second, sous le tapis de prière, vraisemblablement 
à l’emplacement du front, lors du suÏºd.

Les 28 lettres de l’alphabet arabe chez al-Bºnî sont 
ventilées en quatre catégories, chacune selon une double 
qualité (chaud et sec, froid et sec, chaud et humide, froid et 
humide) qui, disposées dans des amulettes, contribuent au 
processus de guérison des maladies correspondantes à ces 
qualités. Chez al-Sanºsî, seuls les chap. xiv («protection du 
voyageur») et lxxxii («protection du logement») font état 
de l’action bénéfique de lettres agissant par sympathie.

Par rapport aux autres traités de magie, l’ouvrage 
d’al-Sanºsî se caractérise

– par une absence quasi complète de buts négatifs 
(séparer des époux …),

– par une absence de détermination du moment exact 
où l’objet magique ou bien les textes d’invocation exerce son 
influence la plus forte, et ce en liaison avec la position la 
plus favorable des planètes dans les signes du zodiaque.

L’A. date et présente les 9 mss et la version imprimée 
(chap. v partiellement et chap. vi) qui lui ont servi à établir 
un texte «critique» du K. al-MuÏarrabæt. Elle les désigne 
d’une lettre: le ms. de Princeton nº 2394 ou T (xie/xviie 

siècle), le ms. de Berlin ou B (circa 1100/1688-1689), le 
ms. de Patna ou P. (circa 1100/1688-1689), le ms. de 
Rabat ou R (1198/1784), le ms. de Princeton nº 2964 ou O 
(1203/1789), le ms. de Princeton nº 694 ou N (xiiie /xixe siè-
cle), le ms. du Caire nº 1592 ou K (1277/1860), le ms. 
du Caire nº 1204 ou C (estimation: xiie/xixe siècle), le ms. 
de Mauritanie ou M (1365/1945) et la version imprimée 
ou D, Le Caire, 1353/1934 (en marge dal-Diyarbî, K. al-
MuÏarrabæt).

Pour chaque ms., l’A. indique son lieu de conservation 
et son numéro d’ordre sur le catalogue où il est recensé, sa 
datation (exacte ou estimée, souvent d’après le catalogue 
des mss arabes du lieu où il est déposé), l’identité du co-
piste éventuellement, le titre – ce dernier peut varier –, le 
ductus ou le type de nas≈î, le nombre de folios et de lignes 
par folio, le format, la lisibilité et la présence de macules 
ou non, l’intégralité du texte (c’est-à-dire les omissions et 
manques de lignes ou de chapitres entiers), les notes en 
marge ou en interlignes, l’incipit  et l’explicit; elle passe 
ensuite aux particularités graphiques (titres et proverbes en 
rouge par exemple, présence ou non de ta‡dîd, absence ou 
non de points diacritiques, les représentations de la hamza 
en début, milieu et fin d’un mot); elle classe les ouvrages 
selon la discipline sous laquelle ils sont inscrits dans les 
catalogues (ouvrage de superstition, de secrets ou soufis 
dans les catalogues des pays musulmans), la description 
du contenu de l’ouvrage fournie par le catalogue, le titre et 
la thématique des autres ouvrages constituant la collection 
de mss où est recensé le K. al-MuÏarrabæt.

L’exposition des méthodes de critique des textes en 
vue de l’élaboration d’un texte «critique» du K. al-MuÏarra-

bæt, ainsi que l’établissement des rapports de filiation entre 
les mss ou la mise au point de leur stemma (introduction, 
p. 8; chap. v, paragraphes 2 et 3 et chap. viii) constituent 
la clef de voûte de la réflexion de l’A. et fondent son édition 
du K. al-MuÏarrabæt.

Ne disposant pas du ms. autographe, mais de 9 mss 
dont la transmission est très hétérogène (les 2 plus anciens 
ont été couchés par écrit au moins 2 siècles après la mort 
d’ al-Sanºsî, les autres s’échelonnant du xviie siècle à 1945, 
sans compter les mss recensés en Algérie mais introuvables, 
tandis qu’ils appartiennent au moins à 2 groupes de tansmis-
sion) et consciente de contaminations, en particulier les mss 
B, K, T, R, et M, et des importantes variations de contenu 

– ici, il ne faut pas exclure que des recettes magiques aient 
été ajoutées, dans la mesure où la transmission orale était 
privilégiée: une recette écrite n’a plus guère d’efficacité –, 
l’A. se limite à l’examen et à la classification du matériel 
transmis et opte pour le «principe du manuscrit dominant» 
ou Leithandschriftenprinzip, méthode qui repose sur le fait 
qu’un Textträger, ayant réellement existé, est documenté, 
les autres mss sont alors tenus pour des Textzeugen ou 
«témoins», chacun représentant une phase du processus 
de l’évolution historique du texte.

Cette hétérogénéité serait due en partie à la brièveté 
des recettes magiques disposées à la façon d’un livre de 
cuisine – mais les mss B, P (groupe I) et R, N (groupe II) 
s’accordent presque entièrement sur le nombre et la suc-
cession des recettes, attestant qu’une copie modeste serait 
usuelle –, en partie à la nature même des textes: ils ne 
requièrent pas comme le Coran une transmission fermée et 
minutieuse et les copistes demeurent libres de  manipuler 
leur modèle. Cette hétérogénéité se retrouve dans les ci-
tations de versets coraniques, soit données intégralement, 
soit réduites en ne fournissant que le commencement et la 
fin, le tout assorti de variantes dialectales et de l’emploi des 
verbes à la forme nue au lieu de la quatrième forme. Les 
textes des invocations donnent une image plus homogène, 
car une copie mot pour mot est la règle. Les incertitudes 
et les fautes de lecture se fixent dans la transmission des 
combinaisons de lettres, de noms, chiffres et désignations 
de plantes et de minéraux.

L’objet du travail, au vu de l’hétérogénéité du matériel, 
n’est pas de reconstruire l’original ou archétype, mais  de 
mettre au point un texte «critique» intermédiaire, en établis-
sant le stemma des groupes de filiation, car les mss peuvent 
être ramenés à des groupes de transmission, donc à un ou 
des modèles communs. Pour ce faire, l’A. mobilise un certain 
nombre de critères: la matière et le nombre de recettes 
formant un ensemble cohérent, leur ordre de succession ou 
suite et les déviations significatives, aussi bien celles qui lient 
les «porteurs de transmission» ou Überlieferungsträger que 
celles qui les séparent, ou encore des déviations particulières, 
c’est-à-dire propres à un ms. L’A. privilégie alors la lectio 
difficilior ou lecture première, c’est-à-dire celle proche du 
moyen arabe, y compris avec ses «vulgarités» et variantes 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Dorpmüller Sabine : Religiöse Magie im «Buch der probaten Mittel», recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 27

dialectales (cas du ms. B), ce qui lui permet d’écarter les 
tentatives développées par certains copistes pour essayer de 
reconstituer un texte qui serait plus proche des standards de 
l’arabe dit «classique», particulièrement dans les notes en 
marge ou dans le texte lui-même (cas du ms. P.: le copiste, 
vraisemblablement un Indien, s’efforce de répondre à des 
normes «classiques», ce qui n’a guère de sens pour un 
ouvrage conçu par un Maghrébin qui a recours à de nombreu-
ses formes dialectales, d’où les incompréhensions du ms. P. 
quant aux noms propres des esprits, plantes, minéraux). 

L’A. dresse, sous forme de tableau (p. 87-94), la liste 
des 106 recettes, en indiquant celles omises dans les mss 
ou celles occupant soit des positions différentes dans leur 
ordre de succession, soit des positions inversées. Elle 
peut ainsi  dégager des parentés et établir des «blocs de 
manuscrits». Bien qu’il manque 7 chapitres dans le ms. B. 
et que d’autres soient inversés, le ms. B est choisi comme 
ms. de référence en raison de sa datation certes – toutefois, 
sur ce plan, les mss T et P seraient tout aussi qualifiés –, 
mais surtout de la fiabilité et de la sûreté de son texte, de 
ses formes dialectales et de ses niveaux de langue vulgaire. 
Le résultat n’est pas le contenu exact d’un texte, mais 
seulement sa matière, sa substance.

Le stemma peut s’établir comme suit: l’original a 
donné naissance à un archétype a, lequel a généré deux 
sous-archétypes: le sous-archétype b, d’où sort le groupe I, 
et le sous archétype g, d’où dérive le groupe II. En fonction 
des critères  de classification retenus, l’A. pense que les 
mss B et P ne peuvent qu’avoir en commun un autre sous-
archétype appelé d, lui-même dérivé du sous-archétype 
b, tandis que les mss O et K descendent directement de 
ce dernier. Pour le groupe II, les mss T et C auraient pour 
ascendant direct un autre sous - archétype dit e, tandis que 
les mss N et R seraient aussi descendants d’un autre sous - 
archétype appelé z; e et z auraient pour ascendant direct 
l’ancêtre du groupe II. Enfin des problèmes de contamination 
feraient que le ms. B serait  en quelque sorte associé au ms. 
M et à la version imprimée, que le ms. K. devrait l’être au 
sous-archétype g, ancêtre du groupe II, et le ms. T. serait 
lié au ms. M et à la version imprimée.

Voici un ouvrage, qui, en tentant de reconstruire la 
matière d’un original perdu à partir de 9 mss caractérisés 
par une très grande hétérogénéité, fait preuve d’une re-
doutable scientificité, bien que l’auteure sache qu’elle ne 
pouvait aboutir qu’à un texte «critique», intermédiaire entre 
l’original et les mss en sa possession.

L’édition du texte comporte toutes les variantes des 
mss, ceux du groupe II ne jouant pour ainsi dire qu’un rôle 
d’appoint, complétant parfois utilement les manques ou 
donnant des pistes d’interprétation possibles. L’A. a dû, en 
quelques cas, faire appel à d’autres ouvrages de magie pour 
fournir les bonnes lectures, tant les mss en sa possession 
étaient parfois déficients.

La traduction ne comporte pas de faute majeure et se 
tient très bien dans l’ensemble. Toutefois, la traduction des 
qualificatifs d’Allah, très difficiles à rendre dans une langue 
occidentale, en particulier ceux qui impliquent le pouvoir et 
la magnanimité, aurait pu être évitée dans certains cas et 
le terme laissé en translittéré.

Guy Ducatez  
Cnrs - Paris 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Dorpmüller Sabine : Religiöse Magie im «Buch der probaten Mittel», recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



