DORPMULLER Sabine,
Religiése Magie im « Buch der probaten Mittel »

Analyse, kritische Edition und Ubersetzung des
Kitab al-Mugarrabat von Muhammad ibn Yusuf al-
Sanusi (gest. um 895/1490),

Wiesbaden, Harrassowitz Verlag (Arabische
Studien 1), 2005. 277 p. + I.

Cet ouvrage offre la version légérement remaniée et
complétée de la dissertation de Sabine Dorpmiller pour
I'obtention du grade de docteur : cette thése a été soutenue
en I'an 2000 & la Philosophische Fakultédt der Westfélis-
chen Willhelms-Universitét zu Miinster sous la direction du
Professeur Heinz Grotzfeld.

Le «livre des moyens éprouveés » (K. a-Mudarrabat) se
compose d’un texte de 230 p., de la liste des abréviations
et des mss utilisés pour établir le texte du K. a-Mugarrabat
(p.231-232), de la liste des ouvrages arabes de magie
modernes et pré-modernes (p.232-3), de la bibliographie,
divisée en ouvrages arabes pré-modernes (p.234-237) et
en littérature secondaire (p.238-245), d’un glossaire des
termes arabes de magie en usage dans I'ouvrage (p.247-
251), d'un index des noms de personnes présentes dans
le K. a-Mugarrabat (p.253-255), d’un index des plantes
et substances (p. 255-260), d’un registre des noms d’Allah
(p.261-267), d’'un index des matiéres (p.268-274) et d’'un
index des anthroponymes (p. 275-277).

L'A. introduit son édition annotée et commentée,
accompagnée d’une traduction du K. al-Mugarrabat, d’un
certain nombre de chapitres. Lintroduction fait I'état de
la recherche anthropologique moderne sur le concept de
magie en général et dans la sphére culturelle islamique. Le
chapitre 11l décrit les notions de magie (al-sifir, al-tilasm et
al-simiya’) a 'ceuvre dans les ouvrages arabes de magie
ayant précédé le K. a-Mugarrabat d’al-Sanasi. Au chapitre 1v,
I'A. analyse le concept de mudarrab et disséque la structure
et la matiére du K. a-Mugarrabat du (pseudo ?) Sandsi. Le
chapitre 1l est consacré a la biographie de Muhammad b.
Yusuf al-Sanusi et & son hagiographie. Les chapitres vI-vii se
tournent respectivement vers la présentation du corpus tex-
tuel du K. al Mugarrabat (9 mss et une version imprimée),
la transmission de ces mss et I'adaptation des méthodes
critiques de I'édition de mss gréco-atins aux mss arabes.
Dans le chapitre VI, I'auteur se livre a une description des
mss (Textzeugen), assortie de la date de leur copie, des
caractéristiques de leur ductus, de la citation de I'incipit et
de I'explicit et de leur classification en deux groupes. Le cha-
pitre Vil porte sur I'analyse critique du texte : la disposition,
sous forme de tableaux notamment, des recettes (106 au
total) utilisées contre différents maux et les relations entre
les deux groupes de transmission des mss, pour parvenir a
I'établissement du stemma des deux groupes de filiation.

Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Le concept de magie se laisse difficilement cerner, car
il n’existe pas de ligne de séparation nette entre magie et
religion : d'importantes réserves de type rationnel ont été
élevées contre 'idée d’une vision magique du monde, ou
contre I'affirmation que la magie serait une phase primitive
de la religion. L’A. recense les ouvrages d’une série d’'an-
thropologues pour retenir chez E. B. Tylor et J. G. Frazer
les mécanismes de I'action rituelle (Ia loi de ressemblance,
selon laquelle le méme agit sur le méme ou la loi du contact
qui fait qu’un objet en contact avec un autre peut agir sur
lui) ; chez Levi-Bruhl |a loi de la participation (une influence
mystique, sous certaines conditions de nature mystique, est
communiquée par un objet ou un étre a un autre) ; chez E.
Durkheim et M. Mauss I'idée que la magie et la religion sont
des phénomeénes sociaux et que la religion a plus d’emprise
au niveau social et la magie au niveau individuel. Chez
E. E. Evans-Pritchard, c’est I'idée qu’il y a une cohérence
interne des représentations magiques et que la magie doit
toujours étre considérée a l'intérieur d’'un complexe total
culturel. Pour Tambiah, les actes magiques agissent comme
le performatif en linguistique, car prononcer une phrase non
seulement dit la chose a accomplir, mais participe déja de
I'action de faire. LA. s’en tient a la définition que donne R.
Schmitt de la magie, ou plutdt du rituel magique dans I'An-
cien Testament : elle insiste sur la dépendance de I'efficacité
de I'acte magique envers la toute puissance divine.

Dans I'aire culturelle islamique, la magie ou al-sifir est
strictement interdite (cf. les nombreux hadit qui ordonnent
la mise a mort de tout magicien tenu alors pour un musrik).
Toutefois il existe un espace de tolérance, a condition que la
magie soit exercée sous I'égide d’Allah : 1a ruqya ou « magie
blanche » est permise, lorsqu’il s’agit de lutter contre la
«magie noire » en récitant des versets coraniques, ou encore
dans le cadre de la médecine du Prophéte, lorsqu’a I'aide
d’une contre magie il faut lutter contre empoisonnement,
morsure, fiévre, souffrance... causés par le mauvais ceil. Il
faut aussi penser en ce sens a la magie des lettres ou hurdf,
surtout coraniques, dont font usage certains cercles soufis.
Méme ainsi toléré, al-sihr a toujours paru suspect, sinon a
proscrire, aux yeux de I'orthodoxie musulmane. LA. remar-
que a quel point I'héritage gréco-romain se trouve cristallisé
dans la magie pratiquée par les musulmans.

Abii ‘Abd Allah Muhammad b. Ytsuf b. ‘Umar b.
Su‘ayb al-Sanilsi a-Hasani — issu par ses parents paternels
d’une «tribu » berbére, les Beni Snous, fixés dans la région
d’Oran et, par sa mere, de ‘Ali b. Abi Talib - est né en 1428-
1429, 1435 ou 1435-1436 a Tlemcen et mort soit a 55, 57,
ou plus vraisemblablement a 63 ans, le 9 mai 1490.

Fils de parents lettrés, il a été éduqué dans les discipli-
nes traditionnelles propres a tout lettré : grammaire, lectures
coraniques, arithmétique et géométrie, art de I'écriture,
jurisprudence et droit de succession, fawhid, astronomie
et science de I'astrolabe, et obtenu différents igaza pour
différents livres (tawhid, irsad). Il a lu-méme composé de

BCAI 22 - 2006 23
BCAI 22 (2007) Dorpmdiller Sabine : Religiose Magie im «Buch der probaten Mittel», recensé par Guy Ducatez

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

nombreux ouvrages (jurisprudence, dogmatique, exégése,
hadit, lectures coraniques, logique), dont les plus célébres,
les cing ‘aqa’id, ont été largement commentés en Afrique
du Nord et en Afrique de I'Ouest.

Il a enseigné et ses éléves sont nombreux (al-Mallabi,
Ibn Sa“d al-Tilimsani), mais surtout I'hagiographie lui donne
I'image d’un qutb, un maitre soufi, modeste, pieux, adepte
de la fuga mundi, mais n’hésitant pas a intervenir auprés
des sultans, en particulier les ‘Abd al-Wadid, en faveur des
pauvres et des indigents. Il était célébre pour interpréter
les réves, et on lui connait plusieurs tombes, dont celle de
Tlemcen qui faisait I'objet d’'un rassemblement populaire,
ou, aprés la prise d’'un repas en commun, I'on demandait
son intercession pour faire tomber la pluie.

Si la catégorie magie est en général subsumée sous
le concept d’al-sifir, ce dernier se divise en trois domaines
« scientifiques » (cf. Ibn Haldan, m. 808/1406) : ‘ilm al-sihr
ou magie, ‘IIm aktilasmat ou I'art des talismans faisant
usage de versets coraniques, ou méme de noms d’Allah,
déposés dans des petits récipients, et surtout %Im ak-simiya’,
qui recourt a des lettres magiques, a I'origine de tout ce qui
est écrit. Ces signes phonétiques ne sont rien moins que
des configurations de la lumiére divine, qui, descendant
peu a peu dans les spheres inférieures, se matérialisent et
s’associent de fagcon nouvelle. Les lettres forment les noms
de Dieu, puis les mots, qui dépeignent et expriment par une
périphrase I'essence divine et le divin, et, au niveau le plus
bas, c’est d’elles que sortent les mots qui ne se rapportent
qu’a 'essence terrestre.

Le magicien, par l'intermédiaire des propriétés de
son ame, peut mettre en action ou faire agir les forces ou
propriétés/qualités des lettres (hawass al-hurdf) — mais il

existe aussi des chiffres. Ces lettres sont celles qui intro-

duisent certaines sourates du Coran (ya’, sin), mais ce sont
aussi toutes celles qui, présentes dans la fatiha, se trouvent
du c6té de la lumiére et sont employées en vue du bien (a,
h,r,s st q k | m n, h, y),les autres lettres, sises du
coté des ténébres, ne pouvant étre utilisées qu’en vue du
mal. Mais il peut y avoir aussi des esprits, des dinn : le role
du magicien n’est pas de les domestiquer (définition d’lbn
al-Nadim), mais de les pousser & agir en faisant intervenir
les forces de son ame, et ce par sympathie.

Al-Akfani (m. 749/1348) détaille dailleurs cing

aspects centraux de la magie (cf. p. 28), tandis que Tacko-

priizade (m. 986/1568) la divise en quatorze disciplines
(cf. p.30). LA. montre a quel point le K. a-Mugarrabat
d’al-Sanasi, un manuel pratique de recettes magiques et/ou
remedes (des utilisations ou a-fawa’id, sg. fa’ida) destinées
a maitriser angoisses, crises personnelles et maladies, est
redevable de toute une série d’ouvrages (cf. p.32-38),
dont le Sams al-ma‘arif al-kubra wa lata'if al-‘awarif et le
Manba“ usil al-hikma composés par Ahmad b. ‘Ali al-Buni
(m. 622/1225): ils ont pour thémes centraux, non les
noms d’Allah, mais les lettres magiques. Il a aussi pour

héritier le K. a-Mudarrabat d’Ahmad b. ‘Umar al-Diyarbi
|

(m. 1151/1738), portant sur les amulettes magiques, e,
récemment, a-Mudarrabat al-imamiya fi'l-Sifa’ bi’l-Qur'an
wa’l-du‘@’ de Mugniya, Beyrouth, 1961.

Al-Blni systématise les modes d’action de la magie :
I'ensemble de I'univers est parcouru de «chaines sympa-
thiques » associant aux planétes deux des éléments (chaud,
humide, froid et sec), des jours de la semaine, des lettres,
des carrés magiques, des parfums, des anges, des dinn.
Il faut alors observer quel est le moment le plus propice
pour exécuter un acte magique, c’est-a-dire la position la
plus favorable (a I'acte magique) d’une planéte dans les
signes du zodiaque. En outre, le systéme magique porte un
vétement islamique : action des lettres de I'alphabet arabe,
intégration des versets coraniques et des noms d’Allah dans
des amulettes et des invocations sous forme de priere, toute
chose qui se retrouve chez al-Sansi (cf. K. al-Mugarrabat,
chap. I, XIv, XXII, les versets coraniques sous forme de
priére a des fins d’invocation parcourant quasiment tous les
chapitres de cet ouvrage), sans oublier le role décisif des
prescriptions rituelles : a titre d’exemple, avant I'exécution
de tout acte magique, il faut accomplir I'ablution rituelle,
seul moyen de parvenir a la priére rituelle.

L’A. passe alors a la définition du concept de mugarraba,
a I'agencement et a la matiére de 'ouvrage (chap.v). Le
genre mugdarrabat concerne des collections de données
expérimentales médicales ou experimenta selon G. E. Griine-
baum ™). Pour M. Ullmann @), il ne s’agit pas d’experimenta,
mais d’empirica ou «remedes/recettes corroborées par
I'expérience ». Mais une telle caractérisation n’est qu’une en-
seigne, qui dissimule un caractére superstitieux et magique :
méme si ces recettes portent le sceau de I'expérience et sont
rangées dans la dicipline pharmacia, il n’est pas douteux,
aux yeux de M. Ullmann, que ces recettes sont massivement
frappées de magie et de manque d’esprit scientifique.

Toutefois, tous les K. a-Mugarrabat ne renferment pas
nécessairement des éléments magiques: le K. a-Mugarra-
bat d’Abw’l-Ala Zuhr b. ‘Abd al-Malik a-I8bili (m. 525/1131),
étudié par C. Alvarez Milan (1994), offre des experimenta ou
moyens thérapeutiques et pharmacologiques a I'efficacité
plausible, ordonnés selon les organes du corps, de la téte
aux pieds.

I faut conclure que le terme mudarrab, selon son
étymologie, désigne dans le discours magique des empirica
ou moyens éprouveés par I'expérience. Les Mugarrabat sont
tournés vers la pratique et, en aucun cas, vers la théorie. Le
Mudarrabat d’al-Sanusi n’y fait pas défaut : il est sans intérét
de savoir pourquoi et comment un moyen agit, pourvu qu'’il
agisse et que ceux qui souscrivent a ces recettes croient
a leur efficacité.

(1) C.E. Griinebaum, Medieval Islam. A study in Cultural Orientation.
Chicago Ill, 1947 (2), p. 335

(2) M. Ullmann, Die Medizin im Islam, Leiden, 1970, p. 311-312 et id., Die
Natur-u. Geheimwissenschaften im Islam, Leiden, 1972, p. 1-4

| BCAI 22 - 2006 24
BCAI 22 (2007) Dorpmdiller Sabine : Religiose Magie im «Buch der probaten Mittel», recensé par Guy Ducatez

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Louvrage se présente comme une succession de
recettes/remédes magiques — I'A. en a dégagé 105 qu'il a
pourvues d’un titre - généralement introduites par fa’ida ou
min al-fawd’id. Afin de confirmer leur effet, elles portent min
al-mugarrab (« appartenant a ce qui est éprouvé »), mimma
guriba («a ce qui est éprouvé ») ou encore Sirr ‘azim («un
puissant secret »).

L’A. regroupe les recettes autour de 8 thémes (p. 43-
44), mais cette classification ne demeure qu’une tentative
et ne peut étre tenue pour une définition: elle a le mérite
de porter un regard général sur le spectre des buts et les
contenus individuels des recettes.

1) Le traitement des maladies (soit 22,6% de I'en-
semble des thémes): guérison de maux de téte et des
articulations, de fievres, de la possession par des ginns,
de pollution nocturne et de croissance des cheveux. Ces
mugarrabat concernent aussi les blocages sexuels et la
grossesse.

2) Chasser la vermine et les animaux venimeux (15,1%
des thémes): tuer les puces, punaises, souris, fourmis,
serpents et scorpions.

3) Protéger les hommes, maisons et champs (17% des
thémes): cette catégorie se caractérise par des mesures
préventives sous forme d’amulettes et autres formules des-
tinées a assurer la sécurité des voyageurs face aux ginns,
voleurs, animaux de proie, aux séductions de Satan, aux
magiciens et aux ennemis, mais aussi a permettre au marié
d’éviter les blocages sexuels ; d’autres recettes contribuent
a protéger tout lieu ol I'on passe la nuit des mauvaises
surprises et a tenir éloignés des champs les vers...

4) Obtenir I'aide d’Allah en récitant des priéres et des
formules de bénédiction, afin de surmonter des situations
de crise, que ce soit dans l'ici-bas ou pour I'au-dela (14,2%
des thémes): cette catégorie concerne aussi bien la vie
matérielle que spirituelle.

5) Surmonter les conflits entre les hommes (17,9%
des themes): il s’agit grace a des moyens éprouvés de
rendre bienveillantes des personnes (galb ou « attirer »), en
particulier s’efforcer de gagner la faveur de maitres et de
détourner leur colére, mais aussi faire taire les médisants,
rendre inefficaces les procédés de magie noire, vaincre les
ennemis, démasquer les voleurs, réunir les amants, rempor-
ter 'amour d’une femme, étouffer un désir sexuel, réconcilier
les époux ou se débarrasser d’un hote importun.

6) Des buts économiques (4,7% des thémes): cette
catégorie regroupe les moyens éprouvés destinés a amé-
liorer le train de vie, en recourant a l'aide d’un «esprit»
rendu serviable (istihdam ou istinzal), ou en faisant revenir
un esclave en fuite.

7) Les réves oraculaires (4,7% des themes) : outre le
désir de voir le Prophéte en réve, les utilisations de recettes
impliquent des réves oraculaires, ol I'on obtient des ren-
seignements sur I'endroit ou se trouvent I'ami, 'amant(e),
I'absent ou I'accomplissement d’un veeu.

8) Sous une catégorie qualifié de sonstiges ou «le
particulier » (4,7% des themes) sont regroupées des mugar-
rabat multifonctionnelles, qui, en raison de la diversité de leur
action, n’appartiennent a aucune catégorie propre, comme
permettre & l'impétrant d’obéir a Allah et d’étre pieux, comme
étre estimé dans le cceur des créatures, offrir une protection
face aux insinuations de Satan, améliorer les traits du visage
du Prophéte dans les réves et aider a faire I'expérience de la
bonté d’Allah dans toutes les situations vécues (remporter
la victoire sur ses ennemis, disperser ses soucis).

Le tableau est clair: a coté de recettes destinées a
guérir les maladies - qui pésent d’un grand poids — jouent
un grand réle les relations interhumaines, les moyens
éprouvés pour la protection, le fait de chasser ce qui est
venimeux, de méme que des demandes religieuses. Selon
I'A., bien qu’il ne dispose pas d’un tableau comparatif tiré
des autres ouvrages de magie, le caractére spécifique du
Mugarrabat d’al-Sanusi se trouverait dans I'absence a peu
prés compléte de buts négatifs (magie noire) et dans une
accentuation relativement forte de la vie religieuse et de la
relation a Allah (p.45).

Une grande part des fawd’id ou « utilisations » consiste
en priéres, invocations et textes d’amulettes, les deux pre-
mieres tournées vers Allah et proches des modeles de la
priere personnelle ou du‘a’livrés par les ouvrages de hadit :
ici, 'accompli (cf. Ja‘altu nafsi... fi hisn Allahi ou «je me
place personnellement... sous la protection d’Allah ») joue
le role du performatif avancé par Tambiah (cf. ci-dessus:
prononcer une invocation magique est déja en quelque
sorte la faire agir).

Les amulettes et les invocations sont surtout
constituées de versets coraniques et de noms d’Allah, qui
appartiennent soit aux 99 qualificatifs d’Allah, soit n’en
ressortissent pas comme al-fabit ou « le ferme ». Selon les
circonstances ou buts, il est fait appel aux qualificatifs ad
hoc. A c6té du Prophéte, d’autres porte-parole (les anges
Gibra'il, Mika'il, Israfil, ‘Izrail ou les sept dormants) sont
invoqués en fonction des demandes. Des esprits tels Satam
font aussi I'objet d’invocation dans un cas (chap. xxil). Les
formules peuvent étre répétées 7, 25, 35, 40, 41, 100,
1 000 jusqu’a 10 000 fois, chiffres traditionnels dans le
domaine religieux comme magique.

Outre les sourates et versets déja en vogue dans les
ouvrages d’al-Buni (la Fatiha, CXII, CXIII, CXIV, Ya Sin ou
XXXVI et le verset du Trone ou Il, 225), d’autres correspon-
dent a un contexte guere en accord avec celui du Coran
(cf. chap. XXXII, XXXIII et XXxIV).

Les combinaisons de lettres et les carrés magiques
sont sous-représentés chez al-Sanisi: seuls les chap. !l
(«voir en réve un amant ou un ami») et Xxil («anéantir
un malfaiteur ») contiennent des instructions sur la fabri-
cation de carrés magiques, qui sont désignés comme un
sceau (hatam/hatim) et se composent des lettres a, /, m,
$ (chap.11), comptant au nombre des lettres «secrétes »
(cf. Cor. VII, 1) et les lettres f, g, S, t, z, h, z (chap.XXil) ou

BCAI 22 - 2006 25 |

BCAI 22 (2007) Dorpmdiller Sabine : Religiose Magie im «Buch der probaten Mittel», recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

sawagqit al-fatiha. Les sceaux sont déposeés, dans le premier
cas, sous la téte du dormeur afin de susciter le réve, et,
dans le second, sous le tapis de priére, vraisemblablement
a 'emplacement du front, lors du sugad.

Les 28 lettres de I'alphabet arabe chez al-Buni sont
ventilées en quatre catégories, chacune selon une double
qualité (chaud et sec, froid et sec, chaud et humide, froid et
humide) qui, disposées dans des amulettes, contribuent au
processus de guérison des maladies correspondantes a ces
qualités. Chez al-Sanisi, seuls les chap. IV (« protection du
voyageur ») et LXxXIl (« protection du logement ») font état
de I'action bénéfique de lettres agissant par sympathie.

Par rapport aux autres traités de magie, I'ouvrage
d’al-Sanasi se caractérise

— par une absence quasi compléte de buts négatifs
(séparer des époux ...),

— par une absence de détermination du moment exact
ol 'objet magique ou bien les textes d'invocation exerce son
influence la plus forte, et ce en liaison avec la position la
plus favorable des planétes dans les signes du zodiaque.

L'A. date et présente les 9 mss et la version imprimée
(chap. v partiellement et chap. vi) qui lui ont servi a établir
un texte «critique » du K. a-Mugarrabat. Elle les désigne
d’une lettre: le ms. de Princeton n° 2394 ou T (xi®/xvi®
siecle), le ms. de Berlin ou B (circa 1100/1688-1689), le
ms. de Patna ou P. (circa 1100/1688-1689), le ms. de
Rabat ou R (1198/1784), le ms. de Princeton n° 2964 ou 0
(1203/1789), le ms. de Princeton n° 694 ou N (xIIi® /XIx® sig-
cle), le ms. du Caire n° 1592 ou K (1277/1860), le ms.
du Caire n° 1204 ou C (estimation : xI1®/XIX® siécle), le ms.
de Mauritanie ou M (1365/1945) et la version imprimée
ou D, Le Caire, 1353/1934 (en marge dal-Diyarbi, K. al-
Mugarrabat).

Pour chaque ms., I'A. indique son lieu de conservation
et son numéro d’ordre sur le catalogue ou il est recensé, sa
datation (exacte ou estimée, souvent d’aprés le catalogue
des mss arabes du lieu ou il est déposé), I'identité du co-
piste éventuellement, le titre — ce dernier peut varier —, le
ductus ou le type de nashi, le nombre de folios et de lignes
par folio, le format, la lisibilité et la présence de macules
ou non, l'intégralité du texte (c’est-a-dire les omissions et
manques de lignes ou de chapitres entiers), les notes en
marge ou en interlignes, l'incipit et I'explicit; elle passe
ensuite aux particularités graphiques (titres et proverbes en
rouge par exemple, présence ou non de tasaid, absence ou
non de points diacritiques, les représentations de la hamza
en début, milieu et fin d’'un mot); elle classe les ouvrages
selon la discipline sous laquelle ils sont inscrits dans les
catalogues (ouvrage de superstition, de secrets ou soufis
dans les catalogues des pays musulmans), la description
du contenu de I'ouvrage fournie par le catalogue, le titre et
la thématique des autres ouvrages constituant la collection
de mss ou est recensé le K. a-Mugarrabat.

Lexposition des méthodes de critique des textes en

vue de I'élaboration d’un texte « critique » du K. a-Mugarra-
|

Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

bat, ainsi que I'établissement des rapports de filiation entre
les mss ou la mise au point de leur stemma (introduction,
p.8; chap.v, paragraphes 2 et 3 et chap.vill) constituent
la clef de vodte de la réflexion de I'A. et fondent son édition
du K. aF-Mugarrabat.

Ne disposant pas du ms. autographe, mais de 9 mss
dont la transmission est trés hétérogéne (les 2 plus anciens
ont été couchés par écrit au moins 2 siécles aprés la mort
d’ al-Sanusi, les autres s’échelonnant du xvii® siécle a 1945,
sans compter les mss recensés en Algérie mais introuvables,
tandis qu'ils appartiennent au moins a 2 groupes de tansmis-
sion) et consciente de contaminations, en particulier les mss
B, K, T, R, et M, et des importantes variations de contenu

—ici, il ne faut pas exclure que des recettes magiques aient

été ajoutées, dans la mesure ou la transmission orale était
privilégiée : une recette écrite n'a plus guére d’efficacité —,
I'A. se limite a 'examen et a la classification du matériel
transmis et opte pour le « principe du manuscrit dominant »
ou Leithandschriftenprinzip, méthode qui repose sur le fait
qu’un Texttrdger, ayant réellement existé, est documenté,
les autres mss sont alors tenus pour des Textzeugen ou
«témoins », chacun représentant une phase du processus
de I'évolution historique du texte.

Cette hétérogénéité serait due en partie a la brigveté
des recettes magiques disposées a la fagon d’'un livre de
cuisine — mais les mss B, P (groupe 1) et R, N (groupe II)
s’accordent presque entiérement sur le nombre et la suc-
cession des recettes, attestant qu’une copie modeste serait
usuelle —, en partie a la nature méme des textes: ils ne
requiérent pas comme le Coran une transmission fermée et
minutieuse et les copistes demeurent libres de manipuler
leur modéle. Cette hétérogénéité se retrouve dans les ci-
tations de versets coraniques, soit données intégralement,
soit réduites en ne fournissant que le commencement et la
fin, le tout assorti de variantes dialectales et de 'emploi des
verbes a la forme nue au lieu de la quatriéme forme. Les
textes des invocations donnent une image plus homogéne,
car une copie mot pour mot est la régle. Les incertitudes
et les fautes de lecture se fixent dans la transmission des
combinaisons de lettres, de noms, chiffres et désignations
de plantes et de minéraux.

Lobjet du travail, au vu de I'hétérogénéité du matériel,
n’est pas de reconstruire 'original ou archétype, mais de
mettre au point un texte « critique » intermédiaire, en établis-
sant le stemma des groupes de filiation, car les mss peuvent
étre ramenés a des groupes de transmission, donc a un ou
des modéles communs. Pour ce faire, I’A. mobilise un certain
nombre de critéres: la matiére et le nombre de recettes
formant un ensemble cohérent, leur ordre de succession ou
suite et les déviations significatives, aussi bien celles quilient
les « porteurs de transmission » ou Uberlieferungstréger que
celles quiles séparent, ou encore des déviations particulieres,
c’est-a-dire propres a un ms. LA. privilégie alors la lectio
difficilior ou lecture premiére, c’est-a-dire celle proche du

moyen arabe, y compris avec ses « vulgarités » et variantes
|

BCAI 22 - 2006 26
BCAI 22 (2007) Dorpmdiller Sabine : Religiose Magie im «Buch der probaten Mittel», recensé par Guy Ducatez

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

dialectales (cas du ms. B), ce qui lui permet d’écarter les
tentatives développées par certains copistes pour essayer de
reconstituer un texte qui serait plus proche des standards de
I'arabe dit « classique », particuliérement dans les notes en
marge ou dans le texte lui-méme (cas du ms. P.: le copiste,
vraisemblablement un Indien, s’efforce de répondre a des
normes « classiques », ce qui n'a guére de sens pour un
ouvrage congu par un Maghrébin quia recours a de nombreu-
ses formes dialectales, d’oll les incompréhensions du ms. P.
quant aux noms propres des esprits, plantes, minéraux).

L’A. dresse, sous forme de tableau (p. 87-94), la liste
des 106 recettes, en indiquant celles omises dans les mss
ou celles occupant soit des positions différentes dans leur
ordre de succession, soit des positions inversées. Elle
peut ainsi dégager des parentés et établir des «blocs de
manuscrits ». Bien qu’il manque 7 chapitres dans le ms. B.
et que d’autres soient inversés, le ms. B est choisi comme
ms. de référence en raison de sa datation certes — toutefois,
sur ce plan, les mss T et P seraient tout aussi qualifiés —,
mais surtout de la fiabilité et de la slreté de son texte, de
ses formes dialectales et de ses niveaux de langue vulgaire.
Le résultat n’est pas le contenu exact d’'un texte, mais
seulement sa matiére, sa substance.

Le stemma peut s’établir comme suit: l'original a
donné naissance a un archétype o, lequel a généré deux
sous-archétypes : le sous-archétype 3, d’oli sort le groupe |,
et le sous archétype vy, d’ou dérive le groupe II. En fonction
des critéres de classification retenus, I'A. pense que les
mss B et P ne peuvent qu’avoir en commun un autre sous-
archétype appelé 8, lu-méme dérivé du sous-archétype
B, tandis que les mss O et K descendent directement de
ce dernier. Pour le groupe I, les mss T et C auraient pour
ascendant direct un autre sous - archétype dit €, tandis que
les mss N et R seraient aussi descendants d’un autre sous -
archétype appelé C; et { auraient pour ascendant direct
I'ancétre du groupe Il. Enfin des problémes de contamination
feraient que le ms. B serait en quelque sorte associé au ms.
M et a la version imprimée, que le ms. K. devrait I'étre au
sous-archétype v, ancétre du groupe Il, et le ms. T. serait
lié au ms. M et a la version imprimée.

Voici un ouvrage, qui, en tentant de reconstruire la
matiére d’un original perdu a partir de 9 mss caractérisés
par une trés grande hétérogénéité, fait preuve d’une re-
doutable scientificité, bien que 'auteure sache qu’elle ne
pouvait aboutir qu’a un texte « critique », intermédiaire entre
I'original et les mss en sa possession.

Lédition du texte comporte toutes les variantes des
mss, ceux du groupe Il ne jouant pour ainsi dire qu’un rdle
d’appoint, complétant parfois utilement les manques ou
donnant des pistes d’interprétation possibles. LA. a dd, en
quelques cas, faire appel a d’autres ouvrages de magie pour
fournir les bonnes lectures, tant les mss en sa possession
étaient parfois déficients.

La traduction ne comporte pas de faute majeure et se
tient trés bien dans I'ensemble. Toutefois, la traduction des
qualificatifs d’Allah, trés difficiles a rendre dans une langue
occidentale, en particulier ceux qui impliquent le pouvoir et
la magnanimité, aurait pu étre évitée dans certains cas et
le terme laissé en translittéré.

Guy Ducatez
Cnrs - Paris

BCAI 22 - 2006

BCAIl en ligne

27

BCAI 22 (2007) Dorpmdiller Sabine : Religiose Magie im «Buch der probaten Mittel», recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



