
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 19

Bazdawî (Al-), Kitæb fîhi ma©rifat al-ÌuÏaÏ al-‡ar©iyya [Mohammad Hocine Benkheira]

Bazdawī (Al-), 
Kitæb fîhi ma©rifat al-ÌuÏaÏ al-‡ar©iyya

Édition et introduction Marie Bernand et Éric 
Chaumont, Le Caire, Ifao, 2003. 104 + 21 p.

Depuis plusieurs années, l’étude des uÒºl al-fiqh a 
considérablement progressé, grâce d’une part à la publica-
tion de textes inédits, d’autre part à des recherches savan-
tes novatrices, comme celles que l’on doit à W. B. Hallaq. 
Chaque fois donc qu’un manuscrit est édité, surtout quand 
le travail est fait sérieusement, comme c’est le cas ici, il est 
arraché à l’obscurité des bibliothèques et rendu à la vie.

L’auteur de ce manuscrit est Abº al-Yusr MuÌammad 
al-Bazdawî (m. 493/1100), un hanafite, issu d’une famille 
de savants de Transoxiane. Il est le frère cadet du célèbre 
©Alî al-Bazdawî (m. 482/1089), auteur d’un traité majeur 
(Kanz al-wuÒºl ilæ ma©rifat al-uÒºl). Selon l’éditeur (1) (désor-
mais rendu par la lettre É.), la réputation de cet aîné ainsi 
que «l’immense renommée» de son condisciple Sara≈sî 
(m. 490/1097), l’auteur du célèbre MabÒºt, ont jeté une 
telle ombre sur notre auteur qu’il demeura méconnu et 
sombra dans l’oubli. Les érudits ultérieurs, comme Zarka‡î 
(m. 794/1391), y font rarement référence.

L’ouvrage a été rédigé en 486/1093. Selon l’É., il 
«est de facture réellement originale pour l’époque» (p. 8 du 
texte français), voire «atypique». Cependant, il semble que 
cette originalité soit très limitée. Même si l’auteur avait des 
ambitions réelles d’innover dans le domaine de la théorie 
légale, l’É. signale que les différences entre cet ouvrage et 
les écrits hanafites de la même époque ou plus anciens 
demeurent secondaires: elles concernent l’organisation de 
l’ouvrage lui-même ainsi que la liste des casus traités. Sur 
le plan doctrinal, il ne fait pas preuve non plus d’originalité, 
puisqu’il se réclame, dans une perspective commune en 
Transoxiane à cette époque, à la fois de l’enseignement 
d’Abº Îanîfa tel qu’il a été transmis par Ωaybænî et, en kalæm, 
de Mæturîdî. On notera, ce qui n’est pas sans intérêt, qu’il se 
sent suffisamment à l’abri pour revendiquer l’appartenance 
aux aÒÌæb al-ra’y et pour adresser des piques aux aÒÌæb 
al-ÌadîÚ qu’il semble identifier à un groupe de shâficites (2). 
L’É., d’ailleurs, estime que l’«opposition entre ashâb al-hadit 
et ashâb al-ra’y» est «hypothétique, pour l’époque» (p. 10). 
Selon lui, ce serait une manière de traduire le conflit entre 
shâficites et hanafites, voire le surgissement au sein du 
hanafisme de Transoxiane d’un courant «traditionaliste», 
qu’il attribue à l’influence du shâficisme. Il n’est pas certain 
qu’il faille rejeter complètement l’idée de la permanence de 
la lutte entre ahl al-Ìadît et ahl al-ra’y, tout en sachant que la 
première expression peut désigner aussi bien des shâficites 
que des hanbalites. Il n’est pas possible à partir du seul 
texte de Bazdawî de résoudre ce problème (3).

L’É. n’a pas réellement établi l’originalité de l’ouvrage 
qu’il a pris la peine d’éditer. Qu’apporte-t-il de nouveau à la 
connaissance des uÒºl al-fiqh de tradition hanafite, voire à 

(1) Il est difficile de faire la part entre le travail de M. Bernand et celui 
d’É. Chaumont. C’est pour cela qu’il nous paraît plus juste de parler de 
l’éditeur et non des éditeurs.
(2) À ce sujet, il est difficile de comprendre pourquoi l’É. traduit l’expres-
sion asÌæb al-ra’y (plus couramment on parle de ahl al-ra’y) par «les 
disciples du raisonnement». On peut rendre ra’y par «raisonnement», 
mais dans ce cas précis, asÌæb devrait être rendu par «adeptes» ou 
«partisans». On est toujours le disciple de quelqu’un. On ne suivra pas 
non plus l’É. quand, après avoir cité Bazdawî, il parle de «profession 
de foi “rationalisante”» à son sujet (p. 9). Il est vrai que la question de 
l’usage de la notion de ra’y dans l’histoire du droit musulman demeure 
semblable à un «trou noir». 
(3) J’ignore si la thèse récente de Nurit Tsafrir sur le hanafisme aborde 
cette question.

celle des uÒºl al-fiqh en général? Il ne semble pas consti-
tuer une contribution décisive à cette discipline. Un de ses 
principaux avantages – si l’on peut user de ce terme – est 
la brièveté. Comme initiation aux uÒºl de tradition hanafite, 
il peut constituer un mode d’accès commode.

L’É. a établi sept index (versets coraniques, ÌadîÚ, 
noms de personnages, livres cités, noms de lieux, etc.). 
Deux index en particulier soulèvent quelques remarques. Le 
premier est celui qui récapitule les traditions prophétiques 
citées dans le texte par Bazdawî. L’É. semble avoir hésité 
entre deux manières de faire: ou bien rechercher la source 
précise de la tradition et la citer, ou bien se contenter de 
donner le texte du ÌadîÚ. Comme la première manière de-
mande un effort considérable et risque de surcroît d’alourdir 
le texte, l’É. a choisi la manière la moins «coûteuse», en 
signalant cependant, quand cela était possible, la page 
dans la Concordance de Wensinck, afin de permettre au 
lecteur de compléter son information. On observera que 
Bazdawî cite quarante-deux traditions: sept d’entre elles 

– soit un sixième de l’ensemble – ne figurent pas dans la 
Concordance ou dans une source connue. On signalera 
également que le ÌadîÚ dit de Gabriel, cité folios 62 et 130, 
est très connu et figure dans plusieurs recueils canoniques 
sunnites, dont celui de Buḫ≈ærî (îmæn, no 50). Très peu de tra-
ditions citées ont une portée théorique, la plupart du temps 
elles concernent des domaines précis des furº© – comme 
la prière, la pureté légale, la zakæt, etc. Le second index, 
plus problématique, est celui intitulé al-firaq wa-l-maƒæhib 
wa-l-tawæ’if wa-l-wazæ’if. Regrouper les familles religieuses 
de l’islâm (firaq) et les écoles (maƒæhib) n’entraîne pas 
de difficultés particulières; on peut même admettre qu’on 
puisse leur adjoindre les autres groupes religieux (juifs, 
chrétiens, etc.), mais pourquoi ajouter à cet ensemble, plus 
ou moins cohérent, les fonctions ou titulatures? J’ignore 
comment a été confectionné cet index – peut-être l’a-t-il été 
de manière automatique? –, car on retrouve des choses 
saugrenues. Ainsi, après les entrées aÒÌæb Abî Îanîfa et 
aÒÌæb al-ÌadîÚ, on tombe sur une entrée étrange: aÒÌæb 
al-Ìuqºq fî al-æḫira, expression qui désigne les élus au 
Paradis. Cette entrée n’a évidemment pas sa place dans cet 
index-ci. Il est vraisemblable que l’ordinateur a sélectionné 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Bazdawī (Al-) : Kitāb fīhi maʿrifat al-ḥuǧaǧ al-šarʿiyya, recensé par Mohammad Hocine Benkheira
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 20

toutes les expressions où figure le mot aÒÌæb. Grâce à cette 
opération, on voit apparaître dans l’index des expressions 
qui ne doivent pas y figurer (ahl qubæ’, ahl fasæd al-Òawm, 
etc.). Dans ce même index, on trouve également des termes 
comme al-≈ayr, al-raÏul, al-zænî, etc. Ce second index a été 
mal conçu et mal réalisé: c’est le principal reproche que 
l’on peut opposer à ce travail d’édition.

Mohammed Hocine Benkheira 
Ephe - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Bazdawī (Al-) : Kitāb fīhi maʿrifat al-ḥuǧaǧ al-šarʿiyya, recensé par Mohammad Hocine Benkheira
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



