
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 18

Alexandre d’Aphrodise, Traité de la Providence, Version arabe de Abº Bi‡r Mattä ibn Yºnus [Jean Jolivet]

Alexandre d’Aphrodise, 
Traité de la Providence,  
Version arabe de Abº Bi‡r Mattä ibn Yºnus

Introduction, édition et traduction de Pierre Thillet; 
Paris, Éditions Verdier, 2003. 170 p. en français, 
64 p. en arabe.

Ce livre est à double entrée: dans un sens les pages, 
tournées de droite à gauche, sont imprimées en français; 
le livre posé sur l’autre plat, les pages se tournant de 
gauche à droite et imprimées en arabe, elles portent le 
texte arabe du Traité de la Providence (Maqæla fî-l-©inæya) 
(p. 1-24), l’apparat critique (p. 25-28), un index des mots 
arabes (p. 29-60), l’index des noms propres (p. 61), les 
vocabulaires grec-arabe des citations de Cyrille d’Alexandrie 
(p. 62-64) et des citations d’Aristote (p. 64). Côté français, 
on a successivement une copieuse Introduction (p. 9-79), 
la traduction du Traité (p. 81-129), trois appendices (p. 133-
149), une bibliographie abondante (p. 153-165).

Alexandre d’Aphrodise vécut aux iie-iiie siècles. Ce fut 
un philosophe important, commentateur d’Aristote certes, 
mais auteur aussi de traités personnels. Abondante, son 
œuvre est «dispersée» entre «tradition directe et indirecte, 
versions syriaques, arabes, hébraïques, latines», selon R. 
Goulet et M. Aouad (Dictionnaire des philosophes antiques, 
R. Goulet dir., p. 158; voir Thillet, n. 1, p. 9). Parmi celles 
qui sont connues en arabe seulement, la plus considérable 
est ce traité «De la Providence»; seuls sept passages en 
sont cités dans leur langue originelle par Cyrille d’Alexandrie, 
reproduits et traduits aux p. 54-61. De la version arabe il 
existait, depuis peu, deux éditions accompagnées chacune 
d’une traduction: en allemand par H. J. Ruland, 1976, en 
italien par M. Zonta, 1999 (voir Thillet, n. 9 et 10, p. 10). En 
voici maintenant une édition nouvelle avec une traduction 
en français, accompagnées d’amples éclaircissements.

Aux points du vue historique, philosophique et philolo-
gique, ce livre est un modèle du genre, tel qu’en peut écrire 
un savant aussi complet en ces matières que l’est Pierre 
Thillet. Après quelques pages consacrées à la présentation 
du traité, des deux manuscrits qui le transmettent et à un 
«examen rapide» de la question d’authenticité (p. 9-16), il 
donne des «Éléments d’une histoire de la Providence dans 
le Péripatétisme», depuis ses antécédents platoniciens 
(Epinomis) jusqu’au moyen platonisme: Attius, Numénius, 
tous deux de la seconde moitié du iie siècle et donc contem-
porains d’Alexandre (p. 17-45). Un développement un peu 
plus long (p. 46-79) est consacré à «La postérité du De 
Providentia»: Plotin, Cyrille d’Alexandrie qui en cite sept 
fragments (ici reproduits et traduits, on l’a dit), Némésius, 
Hiéroclès, pour le domaine grec (p. 46-63); et pour le do-
maine arabe, YaÌyæ ibn ©Adî, Íæbir ibn Îayyæn, Averroès 
(qui le cite ad sensum à plusieurs reprises) et Maïmonide 
- juif mais qui écrit en arabe (p. 64-79).

Faisons ici une remarque personnelle. À la page 64, 
note Pierre Thillet, la question de la prédestination, qui «a 
donné lieu à de longs débats» dans l’islam, devait «attirer 
l’attention d’auteurs musulmans sur le Peri Pronoias». 
Certes, mais l’on peut alors s’étonner que l’on n’en trouve, 
en somme, que si peu d’exemples parmi eux. Or, si l’on 
consulte les ouvrages des bio-bibliographes, on constate 
que cet ouvrage,  traduit en arabe vers 870-940 (voir 
p. 10), au moment donc de la montée en puissance de la 
philosophie dans le domaine de l’islam, y est absent  des 
listes des œuvres d’Alexandre  plus souvent que l’on s’y 
attendrait. C’est le cas de ∑iwæn al-Ìikma comme des ouvra-
ges d’Ibn ÍulÏul al-Andalusî, d’al-Ωahrastænî, d’al-Sahrazºrî, 
d’Ibn Îazm, d’al-Muba‡‡ir. Il est présent en revanche chez 
Ibn al-Nadîm, al-Qiftî, Ibn Abî UÒaybi©a. Ferons-nous l’hypo-
thèse de son absence des bibliothèques en certains lieux, 
à certains moments? Une enquête historico-géographique  
expliquerait-elle ces différences?

La traduction française (p. 85-129) est accompagnée 
d’une centaine de notes et suivie de trois appendices. Le 
premier (p. 133-134) reproduit et traduit les dernières lignes 
d’un autre traité d’Alexandre (Du gouvernement des astres) 
traduit également en arabe, en vue de suppléer à l’absence 
d’une conclusion véritable du Traité de la Providence. 
P. Thillet suit ici une initiative de Mauro Zonta, traducteur 
en italien (voir n. 10, p. 10), mais il se fonde sur un autre 
manuscrit (voir p. 11-12). Le deuxième appendice (p. 135-
138) commente les deux «oraisons» à l’Éternel que l’un 
des manuscrits met à la suite du Traité; l’une est attribuée 
à Aristote, l’autre à Ptolémée (ce serait Claude Ptolémée, 
l’astronome, iie siècle apr. J.-C.). Le troisième appendice 
(p. 139-149) est une comparaison très érudite entre ce 
traité d’Alexandre et un autre du même, dont le sujet est 
très voisin: Fî tadbîræt al-falakiyya, «Sur les gouvernements 
des sphères». Vient enfin la bibliographie (p. 153-165). La 
table des matières jouxte le dernier appendice à l’édition 
du texte arabe, situé dans le volume comme on a dit au 
commencement de ce compte rendu; cela fait, ajouterons-
nous, que l’on n’a pas la commodité de lire parallèlement 
l’arabe et le français: on a simplement, dans la traduction, 
les références courantes aux pages de l’arabe. Le mode 
d’édition y contraint.

On pourrait sans doute insister sur tel ou tel aspect de 
doctrine ou d’expression, qui intéresserait particulièrement 
soit les hellénistes, soit les arabisants, soit ceux qui sont 
l’un et l’autre ou s’y efforcent. Ce résumé rapide aura suffi, 
du moins on le souhaite, à éveiller leurs intérets respectifs 
pour un livre qui fera date.

Jean Jolivet 
Ephe – Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Alexandre d’Aphrodise : Traité de la Providence. Version arabe de Abū Bišr Mattä ibn Yūnus, recensé par Jean Jolivet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



