ISLAMOLOGIE, DROIT,

Asou EL FApL Khaled,
Rebellion & Violence in Islamic Law

Cambridge, 2001. 391 p.

Dans cet ouvrage trés dense, I'A. s'intéresse aux ga-
rants de 'ordre et de la justice en cherchant a comprendre
comment ils négocient la solution des conflits au moment
ol l'ordre et la justice sont contestés. Cette étude porte
ainsi sur I'histoire intellectuelle de la loi de la rébellion telle
que comprise et construite par les juristes. Le terme de
«rébellion » est pris au sens large: il peut s’agir d’un acte
de résistance a l'autorité ou de défiance a I'égard de ceux
qui ont le pouvoir, cela va de la non-obéissance a un ordre
du souverain a l'insurrection armée. Parfois la rébellion
releve d’une contre-culture qui cherche un mode alternatif
d’expression sociale ; parfois elle se traduit par 'assassinat
d’un personnage politique ou religieux célébre, parfois par
la révolte contre une institution politique ou sociale, contre
I'autorité religieuse des oulémas ou contre l'idée de Dieu. Il
est souvent trés difficile de distinguer une forme de rébellion
d’une autre: la distinction entre I'hérésie, la trahison, la
sédition, la révolte et I'acte d’opposition politique devient
alors arbitraire.

En étudiant I'activité, 'engagement et la production
juridique, théorique et pratique, des juristes prémodernes,
qui jouaient le role de médiateurs entre 'Etat et les masses
craignant Dieu, I'A. revient sur les rapports entre 'Etat d’un
coté, les juges et les docteurs de la Loi de I'autre. Ce faisant,
il montre que la culture juridique prémoderne espérait limiter
le monopole de I'Etat sur 'usage de la force beaucoup plus
qu’on ne I'imagine aujourd’hui.

Aprés avoir longuement décrit et critiqué I'historiogra-

phie existante sur la rébellion dans la loi islamique (chapitre 1:
«Modern Scholarship and Reorienting the Approach to
Rebellion », p. 8-31), puis exposé les fondements doctrinaux
contradictoires des discours sur larébellion (chapitre Il : « The
Doctrinal Foundations of the Laws of Rebellion », p. 32-61),
I'A. présente e contexte historique originel qui sert de référent
aux juristes postérieurs (chapitre Il : « The Historical Context
and the Creative Response », p. 62-99), puis il analyse trois
étapes du développement du discours juridique : la premiére
porte sur lanaissance d’un discours juridique sur le theme de
la rébellion jusqu’au x® siecle (chapitre Iv: « The Rise of the
Juristic Discourse on Rebellion : Fragmentation », p. 100-161),
la deuxiéme traite des débats au x-xI° siécle et de la diffusion
de la théorisation juridique de la rébellion (chapitre v : « The
Spread of the Islamic Law of Rebellion from the Fourth/Tenth

to the Fifth/Eleventh Centuries », p. 162-233), la troisiéme étu-

die la continuation des débats aprés les invasions mongoles
|

Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

et la disparition du califat abbasside de Bagdad (chapitre vi:
«Rebellion, Insurgency, and Brigandage : the Developed
Positions and the Emergence of Trends », p.234-294). La
derniére partie du livre s’attache aux dynamiques juridiques
dans I'islam non sunnite (chapitre vii: « The Developed
Non-Sunni Positions », p.295-320). Le huitiéme chapitre
(« Negotiating Rebellion in Islamic Law », p.232-342) sert
de conclusion générale.

Notant que la littérature des ahkam al-buga, le discours
juridique sur la rébellion, a fait I'objet de peu d’études - les
chercheurs ont surtout porté leur regard sur la nature
du califat d’ou ils ont déduit la position islamique sur la
rébellion -, I'A. reléve que la culture Iégale, qui a fourni aux
juristes les termes de leur discours et leur a imposé des
modes de pensée et d’expression, et les probléemes juridi-
ques spécifiques que soulévent les ahkam al-buga ont été
largement ignorés. Ainsi, face aux travaux qui insistent sur
la soumission des juges au pouvoir politique et sur le fait
qu’ils entérinent I'évolution politique au cours des premiers
siécles de I'lslam, I'A. discute 'idée que Ia loi islamique est
restée statique et inchangée depuis le x° siécle. Il porte son
attention sur les pratiques linguistiques et sur la termino-
logie, ainsi que sur les méthodes spécifiques auxquelles
les juristes musulmans ont recouru pour se prononcer. Ne
serait-ce que pour cela, le travail de Khaled Abou El Fadl
est louable: il participe @ un mouvement souhaitable de
recontextualisation de I'histoire de la religion musulmane,
histoire que beaucoup ont encore trop souvent tendance a
présenter comme figée, en particulier a travers les notions
d’apogée, de déclin, de rigidification du droit...

Lhistoriographie traditionnelle tend a présenter les ju-
ristes musulmans comme des Iégitimistes conservateurs qui
rationalisaient seulement un ordre politique existant (Gibb,
Lambton). Selon ce point de vue, les juristes musulmans
seraient passés de I'idéalisme politique au régne absolu du
réalisme politique, en vidant, au cours des premiers siécles,
la fonction califale de tout contenu moral et en faisant du
pouvoir l'instance ultime déterminante dans les discours
juridiques. lls auraient fait de I'obéissance une obligation
morale et Iégale, ainsi que religieuse. Toujours selon ce point
de vue, les juristes auraient condamné toutes les formes
de révolte civile, diffusant la croyance que la rébellion est
le plus abject des crimes. LA. montre qu’il s’agit la d’une
compréhension toute partielle du discours juridique, qui est
incapable de rendre compte des détails du discours légal
et de la pratique linguistique et qui se contente d’analyser
le discours juridique a travers les dynamiques du pouvoir,
de la culture Iégale et de la Iégitimation. C’est ainsi une
vision bipolaire du discours juridique qui est développée:
les dirigeants sont soit justes soit injustes, les souverains
injustes doivent soit &tre obéis, soit désobéis, la rébellion
est soit permise, soit interdite et les juristes musulmans
sont soit quiétistes soit activistes !

En fait, les dynamiques perceptibles dans les discours

juridiques sur la rébellion et sur le brigandage, celui-ci
|

| BCAI 22 - 2006

BCAIl en ligne

16

BCAI 22 (2007) Abou El Fadl Khaled : Rebellion & Violence in Islamic Law, recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

justifiant I'appropriation des biens et la peine de mort,
celle-la impliquant une mansuétude dans le traitement des
coupables, révele un processus bien plus complexe. LA.
rappelle que bien avant al-Gazali et Ibn Gama‘a, les juris-
tes musulmans avaient accepté la nécessité fonctionnelle
d’obéir a ceux qui détenaient le pouvoir. En principe, ceux
qui avaient le pouvoir devaient étre obgis. Mais cela n’est
pas spécifique a I'lslam et cette attitude concerne tous les
systémes légaux prémodernes, dans lesquels d’une part les
rebelles étaient souvent vus, au moins du point de vue des
injonctions normatives légales, comme des traitres et la loi
normative montrait habituellement peu de tolérance pour
ceux qui défiaient I'ordre politique, d’autre part la culture 1é-
gale penchait « naturellement » vers 'ordre et le stabilité. LA.
montre que cette propension n’était cependant pas absolue
dans la mesure ou I'insistance sur le théme de 'ordre et de
la stabilité était seulement un des arguments de négociation
a la disposition de la culture légale. Une culture juridique
qui insisterait uniqguement sur I'obligation intangible d’obéir
et de se soumettre a 'ordre politique, compromettrait son
propre pouvoir de négociation et peut-tre méme sa propre
Iégitimité. Aussi n’est-il pas étonnant que les premiers juris-
tes musulmans aient débattu des nombreux conflits entre
les compagnons du Prophéte pour Iégitimer la construction
des ahkam al-buga, et qu’ils aient incité a une certaine
mansuétude dans le traitement des rebelles, en particulier a
partir de I'attitude exemplaire de ‘Ali a I'égard des harigites.
D’autres traditions concurrentes renvoyant aux décisions
et aux actions d’Abu Bakr, de ‘Utman, de Mu‘awiya, voire
du Prophéte, poussaient a une répression bien plus grande.
La diversité et la contradiction des modeles de référence
ont permis une grande créativité dans les actes juridiques
musulmans, d’'une part par le processus cumulatif qui fait
entrer dans le corpus des modéles de référence toutes les
mesures prises par les souverains omeyyades, voire par
certains Abbassides, ainsi que toutes les consultations
juridiques des savants des époques antérieures, d’autre part
par le processus de reconstruction du précédent invoqué
et par la maniére dont celui-ci I'est.

Dans leurs relations avec le pouvoir, les juristes ont
des moyens de pression qui s’exercent dans le cadre de leur
activité légale : en excluant certaines pratiques violentes des
ahkam al-buga - 'usage gratuit de la terreur, telle qu’elle
a été pratiquée par les qaramita par exemple, ou le viol,
I'empoisonnement des puits... -, les actes juridiques créatifs
non seulement répondaient aux problémes théoriques posés
par le discours sur la rébellion, mais aussi ils défendaient la
|égitimité de ce discours. Loin de simplement Iégitimer et
sanctionner les réalités du pouvoir, les juristes musulmans
continuaient de négocier avec le pouvoir, d’engager un débat
avec lui et de le limiter. En effet, grace a ces distinctions,
les juristes se réservaient le droit de désigner les actions
du pouvoir comme relevant du banditisme et du brigandage
(justement par 'usage de ces actes violents ou terroristes),

actes que le droit musulman condamnait bien plus véhé-
|

mentement que la rébellion. Les juristes disposaient ainsi a
I'égard du pouvoir d’une capacité de nuisance considérable
qui interdit de considérer les docteurs de la Loi musulmane
comme soumis au pouvoir temporel du prince.

Cette présentation synthétique de I'orientation de
I'ouvrage ne rend évidemment pas compte de sa richesse.
Des exemples nombreux sont analysés en profondeur et la
comparaison des différents systémes légaux, sunnites et
non-sunnites, ainsi qu’un rapide prolongement de la réflexion
al'époque moderne, permettent a I'A. de déboucher sur une
conclusion portant sur 'époque contemporaine. De maniére
significative, au Xx¢ siecle, les ahkam al-buga ont été exclus
des systemes légaux de tous les pays arabes musulmans,
y compris I’Arabie Saoudite et le Soudan qui prétendent
pourtant mettre en pratique intégralement la Loi islamique,
alors que, dans ces deux derniers Etats, le discours sur
le brigandage et le banditisme est parfaitement conservé.
En consacrant quelques pages a la pensée juridique de
Sayyid Qutb, de Rashid Rida, des Fréres musulmans et de
docteurs contemporains de la Loi, 'A. montre I'actualité de
ce discours sur la rébellion, et insiste sur le dynamisme et
la créativité juridique de I'islam & I'ceuvre du Moyen Age
a nos jours.

Pour clore I'ouvrage, une bibliographie classée, de ma-
niere étrange, en fonction de la langue (« sources arabes »,
p. 343-359, « sources non arabes », p. 359-371), mélange
les sources et les études, ¢’est-a-dire selon la terminologie
anglo-saxonne les «sources primaires» et les «sources
secondaires ». Cela est regrettable. Deux index, 'un des
noms propres (p.372-377), l'autre des thémes (p.378-
391) completent I'ensemble. Au total nous avons la un
ouvrage trés intéressant, bien documenté, trés rarement
indigeste, qui insiste sur Ihistoire et la dynamique des
pratiques juridiques dans le monde musulman du Moyen
Age & nos jours.

Pascal Buresi
Cnrs - Paris

| BCAI 22 - 2006

BCAIl en ligne

17

BCAI 22 (2007) Abou El Fadl Khaled : Rebellion & Violence in Islamic Law, recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



