
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 16

II.	 Islamologie, droit, 	 	
philosophie, sciences	

Abou El FadlKhaled, Rebellion & Violence in Islamic Law [Jean-Patrick Guillaume]

Abou El Fadl Khaled,  
Rebellion &&& Violence in Islamic Law

Cambridge, 2001. 391 p.

Dans cet ouvrage très dense, l’A. s’intéresse aux ga-
rants de l’ordre et de la justice en cherchant à comprendre 
comment ils négocient la solution des conflits au moment 
où l’ordre et la justice sont contestés. Cette étude porte 
ainsi sur l’histoire intellectuelle de la loi de la rébellion telle 
que comprise et construite par les juristes. Le terme de 
«rébellion» est pris au sens large: il peut s’agir d’un acte 
de résistance à l’autorité ou de défiance à l’égard de ceux 
qui ont le pouvoir, cela va de la non-obéissance à un ordre 
du souverain à l’insurrection armée. Parfois la rébellion 
relève d’une contre-culture qui cherche un mode alternatif 
d’expression sociale; parfois elle se traduit par l’assassinat 
d’un personnage politique ou religieux célèbre, parfois par 
la révolte contre une institution politique ou sociale, contre 
l’autorité religieuse des oulémas ou contre l’idée de Dieu. Il 
est souvent très difficile de distinguer une forme de rébellion 
d’une autre: la distinction entre l’hérésie, la trahison, la 
sédition, la révolte et l’acte d’opposition politique devient 
alors arbitraire.

En étudiant l’activité, l’engagement et la production 
juridique, théorique et pratique, des juristes prémodernes, 
qui jouaient le rôle de médiateurs entre l’État et les masses 
craignant Dieu, l’A. revient sur les rapports entre l’État d’un 
côté, les juges et les docteurs de la Loi de l’autre. Ce faisant, 
il montre que la culture juridique prémoderne espérait limiter 
le monopole de l’État sur l’usage de la force beaucoup plus 
qu’on ne l’imagine aujourd’hui.

Après avoir longuement décrit et critiqué l’historiogra-
phie existante sur la rébellion dans la loi islamique (chapitre i: 
«Modern Scholarship and Reorienting the Approach to 
Rebellion», p. 8-31), puis exposé les fondements doctrinaux 
contradictoires des discours sur la rébellion (chapitre ii: «The 
Doctrinal Foundations of the Laws of Rebellion», p. 32-61), 
l’A. présente le contexte historique originel qui sert de référent 
aux juristes postérieurs (chapitre iii: «The Historical Context 
and the Creative Response», p. 62-99), puis il analyse trois 
étapes du développement du discours juridique: la première 
porte sur la naissance d’un discours juridique sur le thème de 
la rébellion jusqu’au xe siècle (chapitre iv: «The Rise of the 
Juristic Discourse on Rebellion: Fragmentation», p. 100-161), 
la deuxième traite des débats au x-xie siècle et de la diffusion 
de la théorisation juridique de la rébellion (chapitre v: «The 
Spread of the Islamic Law of Rebellion from the Fourth/Tenth 
to the Fifth/Eleventh Centuries», p. 162-233), la troisième étu-
die la continuation des débats après les invasions mongoles 

et la disparition du califat abbasside de Bagdad (chapitre vi: 
«Rebellion, Insurgency, and Brigandage: the Developed 
Positions and the Emergence of Trends», p. 234-294). La 
dernière partie du livre s’attache aux dynamiques juridiques 
dans l’islam non sunnite (chapitre vii: «The Developed 
Non-Sunnî Positions», p. 295-320). Le huitième chapitre 
(«Negotiating Rebellion in Islamic Law», p. 232-342) sert 
de conclusion générale.

Notant que la littérature des aÌkæm al-bufiæ, le discours 
juridique sur la rébellion, a fait l’objet de peu d’études - les 
chercheurs ont surtout porté leur regard sur la nature 
du califat d’où ils ont déduit la position islamique sur la 
rébellion -, l’A. relève que la culture légale, qui a fourni aux 
juristes les termes de leur discours et leur a imposé des 
modes de pensée et d’expression, et les problèmes juridi-
ques spécifiques que soulèvent les aÌkæm al-bufiæ ont été 
largement ignorés. Ainsi, face aux travaux qui insistent sur 
la soumission des juges au pouvoir politique et sur le fait 
qu’ils entérinent l’évolution politique au cours des premiers 
siècles de l’Islam, l’A. discute l’idée que la loi islamique est 
restée statique et inchangée depuis le xe siècle. Il porte son 
attention  sur les pratiques linguistiques et sur la termino-
logie, ainsi que sur les méthodes spécifiques auxquelles 
les juristes musulmans ont recouru pour se prononcer. Ne 
serait-ce que pour cela, le travail de Khaled Abou El Fadl 
est louable: il participe à un mouvement souhaitable de 
recontextualisation de l’histoire de la religion musulmane, 
histoire que beaucoup ont encore trop souvent tendance à 
présenter comme figée, en particulier à travers les notions 
d’apogée, de déclin, de rigidification du droit… 

L’historiographie traditionnelle tend à présenter les ju-
ristes musulmans comme des légitimistes conservateurs qui 
rationalisaient seulement un ordre politique existant (Gibb, 
Lambton). Selon ce point de vue, les juristes musulmans 
seraient passés de l’idéalisme politique au règne absolu du 
réalisme politique, en vidant, au cours des premiers siècles, 
la fonction califale de tout contenu moral et en faisant du 
pouvoir l’instance ultime déterminante dans les discours 
juridiques. Ils auraient fait de l’obéissance une obligation 
morale et légale, ainsi que religieuse. Toujours selon ce point 
de vue, les juristes auraient condamné toutes les formes 
de révolte civile, diffusant la croyance que la rébellion est 
le plus abject des crimes. L’A. montre qu’il s’agit là d’une 
compréhension toute partielle du discours juridique, qui est 
incapable de rendre compte des détails du discours légal 
et de la pratique linguistique et qui se contente d’analyser 
le discours juridique à travers les dynamiques du pouvoir, 
de la culture légale et de la légitimation. C’est ainsi une 
vision bipolaire du discours juridique qui est développée: 
les dirigeants sont soit justes soit injustes, les souverains 
injustes doivent soit être obéis, soit désobéis, la rébellion 
est soit permise, soit interdite et les juristes musulmans 
sont soit quiétistes soit activistes!

En fait, les dynamiques perceptibles dans les discours 
juridiques sur la rébellion  et sur le brigandage, celui-ci 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Abou El Fadl Khaled : Rebellion & Violence in Islamic Law, recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 17

justifiant l’appropriation des biens et la peine de mort, 
celle-là impliquant une mansuétude dans le traitement des 
coupables, révèle un processus bien plus complexe. L’A. 
rappelle que bien avant al-flazælî et Ibn Íamæ‘a, les juris-
tes musulmans avaient accepté la nécessité fonctionnelle 
d’obéir à ceux qui détenaient le pouvoir. En principe, ceux 
qui avaient le pouvoir devaient être obéis. Mais cela n’est 
pas spécifique à l’Islam et cette attitude concerne tous les 
systèmes légaux prémodernes, dans lesquels d’une part les 
rebelles étaient souvent vus, au moins du point de vue des 
injonctions normatives légales, comme des traîtres et la loi 
normative montrait habituellement peu de tolérance pour 
ceux qui défiaient l’ordre politique, d’autre part la culture lé-
gale penchait «naturellement» vers l’ordre et le stabilité. L’A. 
montre que cette propension n’était cependant pas absolue 
dans la mesure où l’insistance sur le thème de l’ordre et de 
la stabilité était seulement un des arguments de négociation 
à la disposition de la culture légale. Une culture juridique 
qui insisterait uniquement sur l’obligation intangible d’obéir 
et de se soumettre à l’ordre politique, compromettrait son 
propre pouvoir de négociation et peut-être même sa propre 
légitimité. Aussi n’est-il pas étonnant que les premiers juris-
tes musulmans aient débattu des nombreux conflits entre 
les compagnons du Prophète pour légitimer la construction 
des aÌkæm al-bufiæ, et qu’ils aient incité à une certaine 
mansuétude dans le traitement des rebelles, en particulier à 
partir de l’attitude exemplaire de ‘Alî à l’égard des ≈æriÏites. 
D’autres traditions concurrentes renvoyant aux décisions 
et aux actions d’Abº Bakr, de ‘UÚmæn, de Mu‘æwiya, voire 
du Prophète, poussaient à une répression bien plus grande. 
La diversité et la contradiction des modèles de référence 
ont permis une grande créativité dans les actes juridiques 
musulmans, d’une part par le processus cumulatif qui fait 
entrer dans le corpus des modèles de référence toutes les 
mesures prises par les souverains omeyyades, voire par 
certains Abbassides, ainsi que toutes les consultations 
juridiques des savants des époques antérieures, d’autre part 
par le processus de reconstruction du précédent invoqué 
et par la manière dont celui-ci l’est. 

Dans leurs relations avec le pouvoir, les juristes ont 
des moyens de pression qui s’exercent dans le cadre de leur 
activité légale: en excluant certaines pratiques violentes des 
aÌkæm al-bufiæ - l’usage gratuit de la terreur, telle qu’elle 
a été pratiquée par les qaræmita par exemple, ou le viol, 
l’empoisonnement des puits… -, les actes juridiques créatifs 
non seulement répondaient aux problèmes théoriques posés 
par le discours sur la rébellion, mais aussi ils défendaient la 
légitimité de ce discours. Loin de simplement légitimer et 
sanctionner les réalités du pouvoir, les juristes musulmans 
continuaient de négocier avec le pouvoir, d’engager un débat 
avec lui et de le limiter. En effet, grâce à ces distinctions, 
les juristes se réservaient le droit de désigner les actions 
du pouvoir comme relevant du banditisme et du brigandage 
(justement par l’usage de ces actes violents ou terroristes), 
actes que le droit musulman condamnait bien plus véhé-

mentement que la rébellion. Les juristes disposaient ainsi à 
l’égard du pouvoir d’une capacité de nuisance considérable 
qui interdit de considérer les docteurs de la Loi musulmane 
comme soumis au pouvoir temporel du prince.

Cette présentation synthétique de l’orientation de 
l’ouvrage ne rend évidemment pas compte de sa richesse. 
Des exemples nombreux sont analysés en profondeur et la 
comparaison des différents systèmes légaux, sunnites et 
non-sunnites, ainsi qu’un rapide prolongement de la réflexion 
à l’époque moderne, permettent à l’A. de déboucher sur une 
conclusion portant sur l’époque contemporaine. De manière 
significative, au xxe siècle, les aÌkæm al-bufiæ ont été exclus 
des systèmes légaux de tous les pays arabes musulmans, 
y compris l’Arabie Saoudite et le Soudan qui prétendent 
pourtant mettre en pratique intégralement la Loi islamique, 
alors que, dans ces deux derniers États, le discours sur 
le brigandage et le banditisme est parfaitement conservé. 
En consacrant quelques pages à la pensée juridique de 
Sayyid Qutb, de Rashid Ridâ, des Frères musulmans et de 
docteurs contemporains de la Loi, l’A. montre l’actualité de 
ce discours sur la rébellion, et insiste sur le dynamisme et 
la créativité juridique de l’islam à l’œuvre du Moyen Âge 
à nos jours.

Pour clore l’ouvrage, une bibliographie classée, de ma-
nière étrange, en fonction de la langue («sources arabes», 
p. 343-359, «sources non arabes», p. 359-371), mélange 
les sources et les études, c’est-à-dire selon la terminologie 
anglo-saxonne les «sources primaires» et les «sources 
secondaires». Cela est regrettable. Deux index, l’un des 
noms propres (p. 372-377), l’autre des thèmes (p. 378-
391) complètent l’ensemble. Au total nous avons là un 
ouvrage très intéressant, bien documenté, très rarement 
indigeste, qui insiste sur l’histoire et la dynamique des 
pratiques juridiques dans le monde musulman du Moyen 
Âge à nos jours.

Pascal Buresi 
Cnrs - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Abou El Fadl Khaled : Rebellion & Violence in Islamic Law, recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



