
II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 21 – 2005 16

Urvoy, Marie-Thérèse (dir.), En hommage au père Jacques Jomier, o.p. [Bernard Heyberger]

URVOY Marie-Thérèse (dir.), 
En hommage au père Jacques Jomier, o.p.

Paris, Cerf, 2002. 436 p.

Le Père Jacques Jomier (né en 1914), dont la person-
nalité est brièvement présentée en introduction au volume, 
est un des éminents représentants de l’Institut Dominicain 
d’Études Orientales du Caire, où il séjourna de 1945 à 
1981, avant d’enseigner à l’Institut catholique de Toulouse. 
Son œuvre, récapitulée dans la bibliographie en annexe, ne 
comprend pas moins de 13 ouvrages et plus de cent articles, 
sans compter ses contributions à des encyclopédies, dont 
l’Encyclopédie de l’Islam. Le Père Jomier s’est avant tout 
fait connaître pour ses travaux sur l’islam contemporain 
égyptien, avec en particulier son étude pionnière sur Le 
commentaire coranique du Manâr. Tendances modernes 
de l’exégèse coranique en Égypte (1954). Il fut d’autre 
part au cœur du dialogue entre catholiques et musulmans, 
aussi bien par ses écrits scientifiques et sa fréquentation 
des milieux intellectuels cairotes d’une part, que par ses 
œuvres destinées à faire connaître l’islam à un grand public 
chrétien d’autre part (Pour connaître l’islam, 1988). Ce sont 
ces facettes de sa vie et de son œuvre qui sont illustrées 
dans ce volume d’hommage, qui rassemble la majorité des 
vingt-sept contributions sous deux rubriques très larges: 
«Études islamologiques et sémitiques», et «Relations is-
lamo-chrétiennes». Le rôle qu’il a joué pour faire connaître la 
littérature égyptienne contemporaine, en particulier Naguib 
Mahfouz, n’a pas donné lieu à des contributions.

Le volume d’«hommage» implique toujours une 
certaine hétérogénéité, qui n’est pas démentie dans le cas 
de ce recueil, mais que la présence d’un index des noms 
propres permet en partie de compenser. Plusieurs articles 
appartiennent au genre savant, respectant les règles de 
l’érudition, tandis que d’autres se rapprochent plutôt de l’ho-
mélie. Parfois, le même texte mélange l’enquête scientifique, 
l’aveu personnel, et le souci pastoral ou apologétique. C’est 
le cas, par exemple, de l’article du pasteur Jan Slomp dres-
sant un utile bilan actuel dans la controverse et la recherche 
de L’Évangile de Barnabé, pierre d’achoppement du dialogue 
entre théologiens chrétiens et musulmans, auquel Jacques 
Jomier a consacré plusieurs travaux. 

Ce qui fait sans doute l’unité et l’intérêt des contribu-
tions réunies ici, c’est qu’elles constituent ensemble une 
expression de l’islamologie catholique. Notons que huit 
contributeurs appartiennent à l’Ordre des Frères prêcheurs 
(dominicains), cinq aux Missions d’Afrique (Pères blancs), 
deux à la Compagnie de Jésus (jésuites), et qu’on compte 
de plus parmi eux l’archevêque d’Alger, un prêtre et un 
pasteur.

On pourrait relever l’empreinte significative d’une 
culture catholique chez les auteurs dans une certaine rhé-
torique, dans leur recours à certaines références ou dans 
leur emploi d’expressions latines. Cependant c’est avant 

tout dans la sélection des sujets, et dans la manière de les 
discuter qu’on peut tenter de trouver des caractéristiques 
communes aux contributeurs, qui définiraient une islamo-
logie catholique.

Celle-ci se place sous l’autorité d’une tradition (plutôt 
récente) et du magistère de l’Église, comme il apparaît 
clairement dans le recueil. La figure de Louis Massignon, un 
des maîtres du Père Jomier, est plusieurs fois évoquée et fait 
l’objet d’articles (Michael Louis Fitzgerald, «Les prophètes 
du dialogue»; Jacques Keryell, «Dieu de l’islam, Trinité des 
chrétiens» ), à côté d’autres pionniers du dialogue interre-
ligieux comme le Père Jean-Mohammed Abdeljalil, dont 
Alfred-Louis de Prémare évoque un épisode bref et trouble 
de la vie, ou Mgr Piero Rossano, un des artisans du dialogue 
interreligieux au Vatican depuis le début du pontificat de 
Paul VI (article de Maurice Borrmans). Le magistère romain 
fait l’objet d’un commentaire positif dans un article consacré 
à «L’actualité de la déclaration conciliaire Nostra ætate», 
texte de Vatican II entérinant un changement d’attitude de 
l’Église envers les non-chrétiens (Jean-Jacques Rouchi), 
et dans un autre traitant du «Dialogue islamo-chrétien au 
Liban à la lumière du Synode spécial des évêques», qui 
s’est tenu à Rome en 1995 (Annie Laurent). Guy Monnot 
(O.P.), concluant sa contribution sur «L’islam et l’humanité» 
en affirmant «qu’il n’y a pas de contradiction entre les 
aspirations de l’humanité et les exigences de la dimension 
religieuse» et que «dans la longue aventure qui pousse 
l’humanité à la recherche de son avenir, aux côtés des 
hindous, et des bouddhistes, et de beaucoup d’autres, 
cheminent aussi les hommes de l’islam» s’inscrit par ces 
propos dans l’esprit de Nostra ætate. Il en est de même 
de Michel Lagarde, concluant son article sur l’émir ©Abd 
al-Qædir en évoquant «l’identité d’expérience profonde dans 
la relation avec Dieu» entre les «akbariens» musulmans et 
les «rhénans» chrétiens au XIIIe siècle, «bien que ne parta-
geant pas le même credo communautaire» («Le paradoxe 
akbarien chez ‘Abd al-Qâdir al-Jazâ’irî»). Il est vrai qu’il est 
presque devenu de coutume de pratiquer ce parallèle.

Une caractéristique de ce recueil est la nette 
prédilection des auteurs pour la théologie. Michel Lagarde 
affirme par exemple clairement sa préférence pour «la 
face interne du personnage» de l’émir ©Abd al-Qædir, «pour 
rehausser l’esquisse du portrait d’un homme croyant», 
abandonnant à d’autres les facettes politique ou ésotérique 
de sa personnalité. Dans la théologie, les auteurs choisissent 
de préférence les sujets fondamentaux que constituent le 
Coran et la Révélation, la définition de Dieu et l’eschatologie 
(Claude Gilliot, «Un morceau manquant du Coran ou réputé 
tel»; Emilio Platti, «Les thèmes du Coran. Le commentaire 
de Mawdûdî»; Michel Lagarde, art. cit.; René Pérez, «La 
vision de Dieu en islam»; Jacques Keryell, art. cit.; Christian 
W. Troll «Allâhu Akbar. Thème central du dialogue interre-
ligieux avec l’islam»; Geneviève Gobillot, «Fatara et Fitra, 
quelques acceptions oubliées»).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Urvoy Marie-Thérèse (dir.) : En hommage au père Jacques Jomier, o.p., recensé par Bernard Heyberger
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 21 – 2005 17

Ces choix expriment, en accord avec les orientations 
de l’Église, une volonté de démontrer ce que la morale ou 
le sentiment religieux auraient d’universel, et qui faciliterait 
donc le dialogue entre les religions. Car celui-ci est «une 
exigence de notre temps» et «une exigence de notre foi» 
(Fitzgerald, art. cit.). Ainsi, la théologie morale de AnÒærî 
(Serge de Laugier de Beaurecueil): «Bien autre chose que 
la morale et la religion “naturelles”, si tant est qu’elles aient 
jamais existé». Ainsi, le parallèle qu’on pourrait peut-être 
oser entre le système de la prédestination et de la grâce 
préexistante chez Ibn ©Arabî et chez Luther (G. Gobillot). 
Ainsi, «la parenté entre la vision de Dieu, du monde et de 
l’homme chez ‘Abd al-Qâdir et celle des grands mystiques 
rhénans», ou l’accent «tout à fait pascalien» qu’on peut 
relever chez l’émir algérien à propos de son idée de Dieu 
(M. Lagarde). Plusieurs auteurs discutent d’autre part d’une 
influence chrétienne et juive dans l’islam (André Ferré, «Ibn 
al-‘Amîd al-Makîn, chrétien d’Égypte. Source importante 
d’Ibn Khaldûn»; Jean-Hugo Tisin, «Notes sur les apocalyp-
ses midrachiques avant et après la conquête islamique de 
Jérusalem (638)»; Gérard Troupeau, «La signification du 
mot «tuwbâ» chez les commentateurs du Coran»).

Contrairement aux auteurs, nous demeurons sceptique 
sur le fait que la théologie soit le meilleur terrain pour un 
dialogue entre chrétiens et musulmans. Si les contributeurs 
affichent une bienveillante et compréhensive objectivité 
envers l’islam, il n’en demeure pas moins qu’ils s’affirment 
avant tout, parfois discrètement, comme chrétiens. L’étude 
de l’islam et la confrontation avec lui leur sert aussi, comme 
il a servi à Massignon, à approfondir leur foi chrétienne ou 
à y retourner (Jacques Keryell). Christian W. Troll (S.J.) 
s’attache à proposer une formule lapidaire et efficace qui 
permettrait de répondre sur le même ton au Allâhu Akbar 
des musulmans. Celle-ci nous paraît davantage susceptible 
de conforter et de clarifier la foi des chrétiens en explici-
tant «le point principal où la chrétienté diffère tellement 
de l’islam» qu’à véritablement «aider les musulmans […] 
à percevoir l’essence même de l’affirmation de notre foi 
chrétienne».

Dans la ligne catholique actuelle, les auteurs tentent 
d’approcher positivement la réalité de l’islam et de la 
société musulmane. Ainsi Monseigneur Teissier voit-il 
un signe positif dans la réintroduction récente de saint 
Augustin dans l’histoire algérienne, et dans le débat auquel 
elle donna lieu («Un pays musulman élargit son regard à 
son patrimoine chrétien»). Ainsi, Christian Van Nispen Tot 
Sevenaer (S.J) affirme que «le mouvement islamiste n’est 
pas forcément figé, ni monolithique, ni extrémiste, ni fermé 
comme d’aucuns voudraient le suggérer», et que le dialogue 
est possible autour de certains thèmes, avec certaines 
composantes du mouvement («Le commentaire coranique 
du Manâr.  Un siècle plus tard»). Ainsi, Dominique Urvoy, 
consacrant sa contribution à «l’apport philosophique de 
‘Alî ‘Abd al-Râziq», l’auteur de L’islam et les fondements du 
pouvoir (1925), qui a ruiné les bases institutionnelles du 

monde musulman, et qui sert encore aujourd’hui de réfé-
rence aux tenants d’une laïcité musulmane, affirme vouloir 
donner «un signe d’espoir», «au moment où la flamme 
vive est offusquée par le fondamentalisme».

Comme dans ce dernier texte, une certaine inquiétude 
face à la montée du fondamentalisme et l’espoir de s’ap-
puyer sur un islam ouvert au dialogue théologique contre 
un islam fanatique et radical affleurent dans plusieurs 
communications et s’accompagnent d’une critique plus ou 
moins sourde de la religion musulmane. L’appel à la réforme 
de l’islam pour favoriser le dialogue est parfois nettement 
exprimé. Ainsi Claude Gilliot (O.P.) entend-il s’appuyer 
sur la tradition musulmane pour contester un dogme de 
cette même tradition selon lequel «le Coran a fait l’objet 
d’une révélation “canalistique”, Mahomet n’ayant été que 
l’instrument passif du côté de sa réception, actif du point 
de vue de sa transmission». Car pour lui le Coran est «le 
souvenir d’une révélation qui est aussi la création d’un 
groupe», au même titre que les autres révélations. Ainsi 
Jan Slomp, rappelant l’engagement du Père Jomier pour 
combattre l’usage apologétique et propagandiste d’un faux 
avéré, l’Évangile de Barnabé, par des musulmans, depuis 
Ra‡îd Ri∂æ, affirme-t-il que «la première condition pour le 
dialogue est le respect de la vérité», objectif encore hors 
d’atteinte aujourd’hui.

Bernard Heyberger 
ÉPHE - Paris / Université François Rabelais (Tours)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Urvoy Marie-Thérèse (dir.) : En hommage au père Jacques Jomier, o.p., recensé par Bernard Heyberger
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 21 – 2005 18

RÉCENTES PUBLICATIONS SUR L’ISMAÏLISME

Grâce, entre autres, à Alessandro Bausani, David 
Bryer, Marius Canard, Claude Cahen, Henri Corbin, Farhad 
Daftary, Asaf Fyzee, Heinz Halm, Abbas et Sumaya Hamdani, 
Marshall Hodgson, Wladimir Ivanow, Christian Jambet, Paul 
Kraus, Bernard Lewis, Wilferd Madelung, Yves Marquet, 
Ismail Poonawala, Paula Sanders, Robert Serjeant, Ayman 
Fuad Sayyid, Samuel Stern, Wheeler M. Thackston (Nasir-i 
Khusraw, book of Travels, trad., Costa Mesa, 20012) et Paul 
Walker, les aspects très variés de l’idéologie ismaïlienne, 
ses emprunts à la tradition philosophique et scientifique 
grecque, hellénistique et judéo-alexandrine, son enseigne-
ment, son catéchisme, ses positions face à l’islam sunnite 
comme face à l’islam duodécimain, ses rapports avec le 
Òºfisme, sont connus au début du XXIe s. avec une bien 
plus grande précision qu’au milieu du XXe s., époque où 
l’on demeurait tributaire des travaux écrits principalement 
au XIXe s., ceux d’Antoine Isaac Silvestre de Sacy, Étienne 
Quatremère, Michael Jan de Goeje, ouvrages excellents et 
particulièrement bien documentés, mais désormais dépas-
sés. Alors que le nombre total des spécialistes des divers 
domaines de la pensée musulmane classique d’expression 
arabe était relativement faible dans la seconde moitié du 
XXe s., le fait qu’une proportion assez élevée de ceux-ci, et 
parmi les plus brillants, se soient consacrés à l’analyse de 
l’ismaïlisme, s’explique par l’attrait qu’exercent certains 
aspects de cette variante de l’islam, élitisme intellectuel 
accompagné d’une propagande s’exerçant paradoxalement 
tout à la fois auprès des citadins les plus fortunés, notables 
et élites intellectuelles, et auprès des paysans et bédouins 
les plus démunis. Les liens qu’elle entretint avec la tradition 
de la philosophie classique grecque, hellénistique et judéo-
alexandrine, la large ouverture qu’elle manifesta tant sur 
les deux autres religions monothéistes que sur l’héritage 
mésopotamien et iranien préislamique, marquent un som-
met atteint par la tolérance médiévale de l’islam.

Par ailleurs, le processus de sa diffusion dans un 
grand nombre de ports et sur la plupart des itinéraires 
commerciaux d’Asie par l’action de marchands voyageurs 
musulmans, proches des marchands juifs, est aujourd’hui 
plus aisé à interpréter grâce à la publication par Shlomo 
Goitein et par ses disciples des documents de la Geniza. 
Cela, outre l’aspect rocambolesque des actions ismaïliennes, 
sombres complots et longues menées secrètes débouchant 
sur d’éclatantes manifestations publiques, a permis à tous 
ces chercheurs de se retrouver dans un monde de haute 
culture et de violence politique, celui-là même qu’ils affec-
tionnent secrètement.

Un autre motif de cet engouement doit être trouvé 
dans l’importance des moyens matériels mis à la disposition 
des spécialistes occidentaux par les autorités religieuses 
ismaïliennes, dans le dernier quart du XXe s., financement 
de recherches ou aide à la publication de travaux. L’Institut 
des Études Ismaïliennes de Londres (Institute of Ismaili 
Studies, 42-44 Grosvenor Gardens, London SW 1 W OEB), 

brillamment dirigé par Farhad Daftary, joue un rôle primor-
dial; faisant preuve depuis une vingtaine d’années d’une 
grande activité éditoriale, il a publié des ouvrages rédigés 
par les savants les plus connus traitant de ce domaine assez 
spécifique du monde musulman médiéval.

Quelques-uns des ouvrages sur l’ismaïlisme, parus ces 
dernières années, sont très sommairement présentés ici, 
avec un grand retard dû à des circonstances indépendantes 
de la volonté du rédacteur du compte-rendu.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Urvoy Marie-Thérèse (dir.) : En hommage au père Jacques Jomier, o.p., recensé par Bernard Heyberger
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



