| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

URvoY Marie-Thérése (dir.),
En hommage au pére Jacques Jomier, 0.p.

Paris, Cerf, 2002. 436 p.

Le Pére Jacques Jomier (né en 1914), dont la person-
nalité est briévement présentée en introduction au volume,
est un des éminents représentants de I'lnstitut Dominicain
d’Etudes Orientales du Caire, ol il séjourna de 1945 &
1981, avant d’enseigner a I'Institut catholique de Toulouse.
Son ceuvre, récapitulée dans la bibliographie en annexe, ne
comprend pas moins de 13 ouvrages et plus de cent articles,
sans compter ses contributions a des encyclopédies, dont
I'Encyclopédie de I'lslam. Le Pére Jomier s’est avant tout
fait connaitre pour ses travaux sur l'islam contemporain
égyptien, avec en particulier son étude pionniere sur Le
commentaire coranique du Manér. Tendances modernes
de I'exégése coranique en Egypte (1954). Il fut d’autre
part au cceur du dialogue entre catholiques et musulmans,
aussi bien par ses écrits scientifiques et sa fréquentation
des milieux intellectuels cairotes d’une part, que par ses
ceuvres destinées a faire connaitre I'islam a un grand public
chrétien d’autre part (Pour connaitre I'islam, 1988). Ce sont
ces facettes de sa vie et de son ceuvre qui sont illustrées
dans ce volume d’hommage, qui rassemble la majorité des
vingt-sept contributions sous deux rubriques trés larges:
«Ftudes islamologiques et sémitiques », et « Relations is-
lamo-chrétiennes ». Le réle qu’il a joué pour faire connaitre la
littérature égyptienne contemporaine, en particulier Naguib
Mahfouz, n’a pas donné lieu a des contributions.

Le volume d’«hommage » implique toujours une
certaine hétérogénéité, qui n'est pas démentie dans le cas
de ce recueil, mais que la présence d’un index des noms
propres permet en partie de compenser. Plusieurs articles
appartiennent au genre savant, respectant les régles de
I'érudition, tandis que d’autres se rapprochent plutdt de I'ho-
mélie. Parfois, le méme texte mélange I'enquéte scientifique,
I'aveu personnel, et le souci pastoral ou apologétique. C’est
le cas, par exemple, de I'article du pasteur Jan Slomp dres-
sant un utile bilan actuel dans la controverse et la recherche
de L'’Evangile de Barnabé, pierre d’achoppement du dialogue
entre théologiens chrétiens et musulmans, auquel Jacques
Jomier a consacré plusieurs travaux.

Ce qui fait sans doute I'unité et I'intérét des contribu-
tions réunies ici, c’est qu’elles constituent ensemble une
expression de l'islamologie catholique. Notons que huit
contributeurs appartiennent a I'Ordre des Fréres précheurs
(dominicains), cing aux Missions d’Afrique (Péres blancs),
deux a la Compagnie de Jésus (jésuites), et qu’on compte
de plus parmi eux I'archevéque d’Alger, un prétre et un
pasteur.

On pourrait relever I'empreinte significative d’une
culture catholique chez les auteurs dans une certaine rhé-
torique, dans leur recours a certaines références ou dans

leur emploi d’expressions latines. Cependant c’est avant
I

tout dans la sélection des sujets, et dans la maniére de les
discuter qu’on peut tenter de trouver des caractéristiques
communes aux contributeurs, qui définiraient une islamo-
logie catholique.

Celle-ci se place sous I'autorité d’une tradition (plutét
récente) et du magistére de I'Eglise, comme il apparait
clairement dans le recueil. La figure de Louis Massignon, un
des maitres du Pére Jomier, est plusieurs fois évoquée et fait
I'objet d’articles (Michael Louis Fitzgerald, « Les prophétes
du dialogue » ; Jacques Keryell, « Dieu de I'islam, Trinité des
chrétiens » ), a c6té d’autres pionniers du dialogue interre-
ligieux comme le Pére Jean-Mohammed Abdeljalil, dont
Alfred-Louis de Prémare évoque un épisode bref et trouble
de la vie, ou Mgr Piero Rossano, un des artisans du dialogue
interreligieux au Vatican depuis le début du pontificat de
Paul VI (article de Maurice Borrmans). Le magistére romain
fait 'objet d’'un commentaire positif dans un article consacré
a «Lactualité de la déclaration conciliaire Nostra etate »,
texte de Vatican Il entérinant un changement d’attitude de
IEglise envers les non-chrétiens (Jean-Jacques Rouchi),
et dans un autre traitant du « Dialogue islamo-chrétien au
Liban a la lumiére du Synode spécial des évéques », qui
s’est tenu & Rome en 1995 (Annie Laurent). Guy Monnot
(0.P.), concluant sa contribution sur « Lislam et 'humanité »
en affirmant «qu’il N’y a pas de contradiction entre les
aspirations de I'humanité et les exigences de la dimension
religieuse » et que «dans la longue aventure qui pousse
humanité a la recherche de son avenir, aux cotés des
hindous, et des bouddhistes, et de beaucoup d’autres,
cheminent aussi les hommes de I'islam » s’inscrit par ces
propos dans I'esprit de Nostra etate. Il en est de méme
de Michel Lagarde, concluant son article sur I'émir ‘Abd
al-Qadir en évoquant «l'identité d’expérience profonde dans
la relation avec Dieu » entre les « akbariens » musulmans et
les «rhénans » chrétiens au XIl® siécle, « bien que ne parta-
geant pas le méme credo communautaire » (« Le paradoxe
akbarien chez ‘Abd al-Qadir al-Jaz&'iri »). Il est vrai qu'il est
presque devenu de coutume de pratiquer ce paralléle.

Une caractéristique de ce recueil est la nette
prédilection des auteurs pour la théologie. Michel Lagarde
affirme par exemple clairement sa préférence pour «la
face interne du personnage » de I'émir ‘Abd al-Qadir, « pour
rehausser I'esquisse du portrait d’'un homme croyant »,
abandonnant a d’autres les facettes politique ou ésotérique
de sa personnalité. Dans la théologie, les auteurs choisissent
de préférence les sujets fondamentaux que constituent le
Coran et la Révélation, la définition de Dieu et I'eschatologie
(Claude Gilliot, « Un morceau manquant du Coran ou réputé
tel » ; Emilio Platti, « Les thémes du Coran. Le commentaire
de Mawddi» ; Michel Lagarde, art. cit.; René Pérez, «La
vision de Dieu en islam » ; Jacques Keryell, art. cit. ; Christian
W. Troll « Allahu Akbar. Théme central du dialogue interre-
ligieux avec I'islam » ; Geneviéve Gobillot, « Fatara et Fitra,
quelques acceptions oubliées »).

BCAI 21 — 2005

BCAl en ligne

16

BCAI 21 (2005) Urvoy Marie-Thérese (dir.) : En hommage au pere Jacques Jomier, 0.p., recensé par Bernard Heyberger
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Ces choix expriment, en accord avec les orientations
de I'Eglise, une volonté de démontrer ce que la morale ou
le sentiment religieux auraient d’universel, et qui faciliterait
donc le dialogue entre les religions. Car celui-ci est « une
exigence de notre temps » et «une exigence de notre foi »
(Fitzgerald, art. cit.). Ainsi, la théologie morale de Ansari
(Serge de Laugier de Beaurecueil) : « Bien autre chose que
la morale et la religion “naturelles”, si tant est qu’elles aient
jamais existé ». Ainsi, le paralléle qu’on pourrait peut-étre
oser entre le systéme de la prédestination et de la grace
préexistante chez Ibn ‘Arabi et chez Luther (G. Gobillot).
Ainsi, « la parenté entre la vision de Dieu, du monde et de
I'homme chez ‘Abd al-Qadir et celle des grands mystiques
rhénans », ou I'accent «tout a fait pascalien» qu’on peut
relever chez I'émir algérien a propos de son idée de Dieu
(M. Lagarde). Plusieurs auteurs discutent d’autre part d’une
influence chrétienne et juive dans l'islam (André Ferré, « [bn
a-Amid al-Makin, chrétien d’Egypte. Source importante

d’Ibn Khaldiin » ; Jean-Hugo Tisin, « Notes sur les apocalyp-

ses midrachiques avant et aprés la conquéte islamique de
Jérusalem (638) » ; Gérard Troupeau, « La signification du
mot «tuwba » chez les commentateurs du Coran »).
Contrairement aux auteurs, nous demeurons sceptique
sur le fait que la théologie soit le meilleur terrain pour un
dialogue entre chrétiens et musulmans. Si les contributeurs
affichent une bienveillante et compréhensive objectivité
envers l'islam, il n’en demeure pas moins qu’ils s’affirment
avant tout, parfois discrétement, comme chrétiens. L'étude
de 'islam et la confrontation avec lui leur sert aussi, comme
il a servi a Massignon, a approfondir leur foi chrétienne ou
a y retourner (Jacques Keryell). Christian W. Troll (S.J.)
s’attache a proposer une formule lapidaire et efficace qui
permettrait de répondre sur le méme ton au Alldhu Akbar
des musulmans. Gelle-ci nous parait davantage susceptible

de conforter et de clarifier la foi des chrétiens en explici-

tant «le point principal ou la chrétienté diffeére tellement
de l'islam » qu’a véritablement « aider les musulmans [...]
a percevoir I'essence méme de l'affirmation de notre foi
chrétienne ».

Dans la ligne catholique actuelle, les auteurs tentent
d’approcher positivement la réalité de l'islam et de la
société musulmane. Ainsi Monseigneur Teissier voit-il
un signe positif dans la réintroduction récente de saint
Augustin dans I'histoire algérienne, et dans le débat auquel
elle donna lieu («Un pays musulman élargit son regard a
son patrimoine chrétien »). Ainsi, Christian Van Nispen Tot
Sevenaer (S.J) affirme que «le mouvement islamiste n’est
pas forcément figé, ni monolithique, ni extrémiste, ni fermé
comme d’aucuns voudraient le suggérer », et que le dialogue
est possible autour de certains thémes, avec certaines
composantes du mouvement (« Le commentaire coranique
du Manar. Un siécle plus tard »). Ainsi, Dominique Urvoy,
consacrant sa contribution a «I'apport philosophique de
‘Ali ‘Abd al-Raziq », 'auteur de L'islam et les fondements du
Ipouvoir (1925), qui a ruiné les bases institutionnelles du

monde musulman, et qui sert encore aujourd’hui de réfé-
rence aux tenants d’une laicité musulmane, affirme vouloir
donner «un signe d’espoir», «au moment ol la flamme
vive est offusquée par le fondamentalisme ».

Comme dans ce dernier texte, une certaine inquiétude
face a la montée du fondamentalisme et I'espoir de s’ap-
puyer sur un islam ouvert au dialogue théologique contre
un islam fanatique et radical affleurent dans plusieurs
communications et s’accompagnent d’une critique plus ou
moins sourde de la religion musulmane. Lappel a la réforme
de l'islam pour favoriser le dialogue est parfois nettement
exprimé. Ainsi Claude Gilliot (0.P.) entend-il s’appuyer
sur la tradition musulmane pour contester un dogme de
cette méme tradition selon lequel «le Coran a fait l'objet
d’une révélation “canalistique”, Mahomet n’ayant été que
linstrument passif du coté de sa réception, actif du point
de vue de sa transmission ». Car pour lui le Coran est «le
souvenir d’'une révélation qui est aussi la création d’un
groupe », au méme titre que les autres révélations. Ainsi
Jan Slomp, rappelant 'engagement du Pére Jomier pour
combattre 'usage apologétique et propagandiste d’un faux
avéré, IEvangile de Barnabé, par des musulmans, depuis
Rasid Rida, affirme-t-il que «la premiére condition pour le
dialogue est le respect de la vérité », objectif encore hors
d’atteinte aujourd’hui.

Bernard Heyberger
EPHE - Paris / Université Francois Rabelais (Tours)

| BCAI 21 — 2005

BCAl en ligne

17

BCAI 21 (2005) Urvoy Marie-Thérese (dir.) : En hommage au pere Jacques Jomier, 0.p., recensé par Bernard Heyberger
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

RECENTES PUBLICATIONS SUR L’ISMAILISME

Grace, entre autres, a Alessandro Bausani, David
Bryer, Marius Canard, Claude Cahen, Henri Corbin, Farhad
Daftary, Asaf Fyzee, Heinz Halm, Abbas et Sumaya Hamdani,
Marshall Hodgson, Wladimir Ivanow, Christian Jambet, Paul
Kraus, Bernard Lewis, Wilferd Madelung, Yves Marquet,
Ismail Poonawala, Paula Sanders, Robert Serjeant, Ayman
Fuad Sayyid, Samuel Stern, Wheeler M. Thackston (Nasir-i
Khusraw, book of Travels, trad., Costa Mesa, 20012) et Paul
Walker, les aspects trés variés de I'idéologie ismailienne,
ses emprunts a la tradition philosophique et scientifique
grecque, hellénistique et judéo-alexandrine, son enseigne-
ment, son catéchisme, ses positions face a I'islam sunnite
comme face a l'islam duodécimain, ses rapports avec le
sufisme, sont connus au début du XxI® s. avec une bien
plus grande précision qu'au milieu du Xxx®s., époque ou
I'on demeurait tributaire des travaux écrits principalement
au XIxt s., ceux d’Antoine Isaac Silvestre de Sacy, Etienne
Quatremeére, Michael Jan de Goeje, ouvrages excellents et
particuliérement bien documentés, mais désormais dépas-
sés. Alors que le nombre total des spécialistes des divers
domaines de la pensée musulmane classique d’expression
arabe était relativement faible dans la seconde moitié du
XXt s., le fait qu’une proportion assez élevée de ceux-ci, et
parmi les plus brillants, se soient consacrés a I'analyse de
Iismailisme, s’explique par lattrait qu’exercent certains
aspects de cette variante de I'islam, élitisme intellectuel
accompagné d’une propagande s’exercant paradoxalement
tout & la fois auprés des citadins les plus fortunés, notables
et élites intellectuelles, et auprés des paysans et bédouins
les plus démunis. Les liens qu’elle entretint avec la tradition
de la philosophie classique grecque, hellénistique et judéo-
alexandrine, la large ouverture qu’elle manifesta tant sur
les deux autres religions monothéistes que sur I'héritage
mésopotamien et iranien préislamique, marquent un som-
met atteint par la tolérance médiévale de I'islam.

Par ailleurs, le processus de sa diffusion dans un
grand nombre de ports et sur la plupart des itinéraires
commerciaux d’Asie par I'action de marchands voyageurs
musulmans, proches des marchands juifs, est aujourd’hui
plus aisé a interpréter grace a la publication par Shlomo
Goitein et par ses disciples des documents de la Geniza.
Cela, outre I'aspect rocambolesque des actions ismailiennes,
sombres complots et longues menées secrétes débouchant
sur d’éclatantes manifestations publiques, a permis a tous
ces chercheurs de se retrouver dans un monde de haute
culture et de violence politique, celui-la méme qu'ils affec-
tionnent secrétement.

Un autre motif de cet engouement doit étre trouvé
dans 'importance des moyens matériels mis a la disposition
des spécialistes occidentaux par les autorités religieuses
ismailiennes, dans le dernier quart du xx® s., financement
de recherches ou aide a la publication de travaux. LInstitut
des Etudes Ismailiennes de Londres (Institute of Ismaili

Studies, 42-44 Grosvenor Gardens, London SW 1 W OEB),
I

brillamment dirigé par Farhad Daftary, joue un réole primor-
dial; faisant preuve depuis une vingtaine d’années d’une
grande activité éditoriale, il a publié des ouvrages rédigés
par les savants les plus connus traitant de ce domaine assez
spécifique du monde musulman médiéval.

Quelques-uns des ouvrages sur I'ismailisme, parus ces
derniéres années, sont trés sommairement présentés ici,
avec un grand retard dd a des circonstances indépendantes
de la volonté du rédacteur du compte-rendu.

BCAI 21 — 2005

BCAl en ligne

18

BCAI 21 (2005) Urvoy Marie-Thérese (dir.) : En hommage au pere Jacques Jomier, 0.p., recensé par Bernard Heyberger
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



