
 BCAI 21 – 2005 111

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

Diem, Werner et Schöller, Marco, The Living and the Dead in Islam, Studies in Arabic Epitaphs [Solange Ory]

DIEM Werner & SCHÖLLER Marco,  
The Living and the Dead in Islam,  
Studies in Arabic Epitaphs

Wiesbaden, Harrassovitz Verlag, 2004. 3 volumes, 
1 662 p. 
Vol. I: Diem, Werner, Epitaphs as Texts, XXIV + 
633 p. 
Vol. II: Schöller, Marco, Epitaphs in Context, XX + 
681 p. 
Vol. III: Indices, 304 pages.

Les deux auteurs ont cosigné l’Introduction générale 
dans laquelle ils exposent les motivations qui ont été à 
l’origine de cette somme impressionnante de travail. En 
comparant la richesse des études mises à notre disposition 
sur les questions concernant la mort et son impact sur 
l’histoire culturelle et religieuse des sociétés médiévales 
et «pré-modernes», en Europe occidentale et ailleurs, à 
celles dont nous disposons sur le même sujet, concernant 
la civilisation de l’Islam, ils ont été frappés du retard et des 
lacunes de nos connaissances dans ce domaine jusqu’alors 
trop négligé par les orientalistes. Ils se sont alors donné 
pour but d’y remédier. À cet effet, ils attirent l’attention 
sur le nombre considérable d’épitaphes funéraires, qui 
s’étendent sur une aire géographique immense et variée, 
et appartiennent à un vaste éventail chronologique. Ces 
épitaphes, connues et publiées au moins en partie, ont été 
insuffisamment exploitées par les orientalistes. Pourtant, 
l’étude minutieuse de cette masse de documents originaux 
met en lumière, non seulement la signification de la mort, 
de la sépulture, des rituels s’y rapportant, de la mémoire 
mortuaire dans la civilisation islamique, mais témoigne 
également des perspectives de la vie future et des relations 
entre le monde des vivants et des morts. C’est dans cette 
optique qu’ils ont orienté leurs recherches, en s’inspirant 
des méthodes utilisées dans les monographies les plus 
récentes. Celles-ci ont montré que l’épigraphie funéraire 
fournit les exemples les plus pertinents de la signification 
culturelle de la mort et de tout ce qui lui est attenant, mettant 
ainsi en lumière la permanence, à chaque génération, d’une 
sorte de «moule» dans lequel s’ordonnent et s’articulent 
les relations sociales, religieuses et économiques qui font 
de la signification culturelle de la mort le point focal des 
études présentes. Dans cette perspective, les deux auteurs 
de ces trois volumes ont tenté de laisser parler les sources 
elles-mêmes. 

Vu l’immense étendue du sujet, ils ont posé des bornes 
à leurs investigations dans deux domaines:

– la chronologie, limitée à la période «prémoderne» 
de la culture islamique, c’est-à-dire du début de l’Islam 
jusqu’à la fin du XIIe s. Toutefois, quelques informations 
concernant les périodes moderne et contemporaine sont 
données occasionnellement, à titre de références.

– les sources littéraires, limitées aux sources de 
langue arabe. Elles sont aussi nombreuses que possible et 
offrent une grande variété de genres différents. Toutefois, 
la source de base reste l’épigraphie arabe funéraire. Cer-
tains documents hébraïques et turcs ont parfois servi de 
comparaison.

La méthode utilisée dans les deux études peut être 
décrite comme une approche phénoménologique qui a 
pour but de reconstruire une partie substantielle de la 
culture islamique pré-moderne, son discours spécifique, la 
conception spirituelle qui l’a générée et a été générée par 
elle. Le terme «dissection anatomique» pourrait, selon les 
deux auteurs, décrire convenablement la démarche de leur 
pensée, dans un sens analogue à celui qu’il a dans les 
champs d’étude différents.

Les deux volumes sont complémentaires: dans le 
premier, les sources des analyses ont été, en premier lieu, le 
matériel épigraphique lui-même: les textes des inscriptions 
funéraires arabes déjà éditées, inventoriées de la façon la 
plus exhaustive possible (quelques articles ont été introuva-
bles), puis le Coran, dont l’importance dans les inscriptions 
funéraires est évidente par les citations qui y figurent, par 
les nombreux concepts qu’il a inspirés, mais également 
dans la forme et le style des inscriptions et des différents 
discours funéraires. Il en est de même de la Tradition (ÌadîÚ), 
source principale des concepts eschatologiques, ceux-ci ne 
figurant généralement pas dans le Coran. Dans le second 
volume, ce sont surtout les textes non épigraphiques qui ont 
été retenus. Parmi les différents genres littéraires utilisés, 
une très grande attention a été donnée à la poésie. Dès la 
période antéislamique, la culture poétique a joué un rôle 
primordial pour exprimer les émotions, les sentiments, les 
croyances, les convictions et les valeurs communes. Toute 
une partie de la culture musulmane ne peut être vraiment 
comprise sans le recours à la poésie. D’une part, la poésie 
est une source en elle-même, dans la mesure où elle est 
citée dans les épitaphes, d’autre part, elle a permis aux 
auteurs d’élucider certains concepts figurant dans les 
épitaphes. 

Quelques points techniques suivent ces indications: 
manière de présenter les différentes ères (hégirienne et chré-
tienne), dates, signes conventionnels utilisés en épigraphie, 
bibliographie, propre à chaque auteur dans le volume dont il 
est responsable, mais indices communs aux deux auteurs, 
dans le volume III. Quelques réflexions sur la présentation 
de la bibliographie seront exposées ci-dessous.

Le volume I, dû à Werner Diem, traite des épitaphes 
considérées comme textes, éclairées parfois par des sour-
ces non épigraphiques (Coran, ÌadîÚ, lettres de condoléance, 
etc., susceptibles de préciser le background des épitaphes). 
Il débute par une introduction que l’auteur consacre au dis-
cours relatif à la mort dans les épitaphes arabes. Il insiste sur 
sa spécificité qui le distingue des autres discours ayant trait 
au même sujet dans les collections de biographies, discours 
théologiques, poésies funéraires et jurisprudence. Le type 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 112

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

de discours des épitaphes emprunte parfois un langage 
préislamique, mais tente de l’islamiser comme le montre 
cet exemple d’une prière adressée par un poète païen à sa 
divinité: «Arrose la tombe du mort!» L’expression dans 
les épitaphes devient «Que Dieu arrose sa tombe avec les 
nuages de Sa miséricorde!». Mais, c’est surtout à partir 
du IVe/Xe s. que le langage rompt avec les formes héritées 
des anciens, adopte le plus souvent en poésie le mètre 
kæmil, plus classique, et combine des éléments islamiques 
avec des vers empruntés à la poésie ancienne, exprimant 
la tristesse de la mort.

Avant d’aborder son sujet, l’auteur précise les sources 
qu’il a utilisées pour réaliser son travail. La référence de 
base est naturellement le RCEA (Répertoire Chronologique 
de l’Épigraphie arabe), dont les 18 tomes publiés s’arrê-
tent à l’année 783/1380. Tout en précisant qu’il restera 
longtemps l’ouvrage de référence pour les chercheurs en 
épigraphie arabe, l’auteur signale ses déficiences: manque 
d’intérêt des premiers épigraphistes pour les épitaphes à 
contenu poétique où les vers sont seulement indiqués par 
le mot «poésie», manque d’addenda suffisants, rareté des 
études funéraires de nombreux pays tels l’Irak, l’Arabie 
Saoudite, etc.

Une mise en garde avertit le lecteur que certaines 
autres éditions d’épitaphes, lui ayant servi pour sa recher-
che, ne sont pas toujours entièrement fiables. Il a tenté d’y 
remédier dans la mesure du possible, en proposant des 
corrections en notes. Toutefois, cela a été parfois impos-
sible, lorsque aucune photographie ne rendait compte du 
document original.

À ce sujet, nous avons constaté l’absence totale, dans 
les trois volumes, de la mention du Thésaurus d’Épigraphie 
Islamique sur lequel travaille depuis plus d’une dizaine 
d’années une équipe de chercheurs parisiens (1), dans 
le but de corriger, compléter et rééditer sur C.D. le RCEA. 
Sa consultation aurait pu parfois rendre service aux deux 
auteurs. Dans une perspective différente, nous signalons 
l’existence du logiciel ÉPIMAC qui permet d’informatiser 
des corpus d’inscriptions arabes. Une équipe de l’Université 
de Provence et de l’IREMAM. (MMSH) d’Aix-en-Provence 
et une autre en Tunisie travaillent avec ce logiciel, dans le 
but d’analyser de façon exhaustive les données des inscrip-
tions, de les informatiser et de les rendre accessibles à des 
chercheurs de différents domaines (2), grâce à des menus 
spéciaux accessibles dans la base, une fois la saisie de 
l’inscription terminée: description des supports, répertoire 
des décors, des formulaires, dictionnaire des racines extrai-
tes des mots constituant les formules, index des citations 
coraniques et de ÌadîÚ, répertoire onomastique, répertoire 
des graphies de chaque inscription, décrites et analysées. 
Toutes les informations données par ces différents menus 
sont toujours accompagnées de leurs paramètres chrono-
logique et géographique.

Pour remédier aux insuffisances du RCEA, les auteurs 
ont recouru à de nombreux ouvrages et articles examinés 

soigneusement. Toutefois, ne figurent dans la bibliographie 
que ceux utilisés dans l’ouvrage présent.

Cinq chapitres constituent le contenu de ce premier 
volume. Chacun d’eux est précédé d’une introduction. Le 
contenu du texte est présenté sous forme de rubriques et 
de paragraphes classés selon le système décimal, avec 
deux ou trois subdivisions.

Le ch. 1 donne un aperçu des informations qu’offre 
l’étude des épitaphes gravées sur les tombes des défunts, 
sur leur vie, leur mort et leur devenir dans la tombe. Ces 
données concernent leur identité civile, leur statut person-
nel, les facteurs qui ont modelé leur spécificité: facteurs 
géographiques, historiques, religieux, culturels et sociaux. 
Dans la mesure de ses possibilités, l’auteur a étendu ses 
investigations à toutes les régions islamiques pour comparer 
les données propres à chaque pays et, parfois, en a même 
dépassé les frontières, afin de confronter ses résultats à 
ceux de l’étude des données analogues, recensées, par 
exemple, dans les épitaphes des tombes juives. Nous pro-
posons un résumé de ce chap. 1, afin de donner aux lecteurs 
une idée de la précision et du sérieux de cet ouvrage, mais 
il est impossible, dans un compte rendu, de le faire de façon 
aussi détaillée pour les autres chapitres.

Dans son introduction, l’auteur précise sa position par 
rapport à celle de deux de ses principaux devanciers: Max 
van Berchem et Janine Sourdel-Thomine. Pour le premier, 
les épitaphes ne présentent en général qu’un faible intérêt 
historique, alors que la seconde y découvre «un fidèle 
reflet de la richesse et du degré de raffinement atteint par 
la société d’une époque, ainsi que du climat culturel et re-
ligieux dans lequel furent rédigées ces épitaphes qui nous 
renseignent, parfois, sur la personnalité, l’entourage et les 
opinions des défunts». Si Werner Diem est d’accord avec 
Max van Berchem sur le peu d’intérêt historique des épita-
phes, il lui reproche d’avoir exclu l’histoire sociale, mais il ne 
partage pas davantage l’opinion de Janine Sourdel sur les 
informations fournies par les épitaphes sur la personnalité, 
l’entourage et les opinions des défunts. Pour lui, exception 
faite des épitaphes royales, la majorité des épitaphes ne 
contiennent pas d’information explicite sur le défunt; elles 
sont souvent limitées au nom et à la date de mort du défunt. 
Son entourage n’est jamais mentionné dans les épitaphes. 
Si une allusion est faite à certaines de ses opinions, elles 
concernent uniquement les questions religieuses. L’unifor-
mité des épitaphes arabes tend à prouver l’égalité de tous 
les hommes devant Dieu, ce qui correspond à une vérité de 
l’enseignement de l’Islam. La fonction des épitaphes n’est 

(1) Thésaurus d’Épigraphie Islamique, conçu et dirigé par Ludvik Kalus, 
4e et 5e livraisons : Inscriptions de l’Égypte, groupées avec les trois 
livraisons précédentes (Maghreb, Péninsule d’Arabie et Asie Centrale), 
élaborée par Frédérique Soudan, Paris et Genève, 2003.
(2) Pour plus d’informations, consulter l’ar ticle de Solange 
Ory, «L’épigraphie arabe aujourd’hui », Quaderni di Studi Arabi, Univer-
sità degli Studi di Venezia, nº 16, 1998, p. 6-22.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 113

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

pas de donner des informations sur le défunt, mais de 
révéler son identité de musulman. Les seules circonstances 
de la vie du défunt, figurant généralement dans son épitaphe, 
comprennent son nom et, parfois, la date de sa mort. Le 
nom est habituellement composé de la kunya (père de…), 
du ism (prénom), d’un ou de plusieurs nasab (nom du père, 
du grand-père, parfois de plusieurs aïeux de la généalogie, 
de certains personnages importants), de la nisba (mot 
indiquant une relation d’origine à un nom de tribu, de ville, 
d’appartenance à une école juridique, de personne célèbre, 
etc.). Le statut social peut, parfois, être précisé (homme libre, 
esclave, affranchi, épouse de, mère de, etc.). De précieuses 
pages d’exemples, accompagnées de leurs références, enri-
chissent ces réflexions sur la manière de présenter les noms 
des défunts et donnent également des aperçus des titres 
honorifiques et des épithètes qui les accompagnent. 

Quelques informations sont données sur les rares cas 
où la date de naissance du défunt est mentionnée. Ceux-ci 
sont plutôt localisés en Occident musulman (Espagne, 
Maroc, Ifrîqîya) et réservés aux personnages importants 
(princes, gouverneurs, épouses et filles de chefs militaires, 
savants, etc.). Le lieu d’origine du défunt n’est également 
précisé que dans les cas où celui-ci est inhumé dans un lieu 
différent de son lieu d’origine. Il faut toutefois ajouter que 
la ou les nisba, qui entrent dans la composition des noms 
des défunts, sont des indications précieuses pour connaître 
leur lieu d’origine, même si elles ne se bornent pas à cette 
fonction. Parmi les éléments qui complètent l’identification 
des défunts, l’auteur a également ajouté les professions 
que ceux-ci ont exercées. Malheureusement, elles sont 
assez rares, mais vu leur intérêt, il y consacre un passage 
important. Il s’est surtout intéressé aux villes du Caire et de 
Kairouan où elles sont plus fréquentes. Il les a recensées 
dans les différentes publications de leurs inscriptions et les 
résume dans un tableau propre à chaque ville, dans lequel 
il mentionne le nom de la profession, sa fréquence, la per-
sonne à qui elle se rapporte (le défunt lui-même, son père, un 
membre de sa famille, son maître, etc.), sa référence et sa 
date. Les conclusions qu’il retire de ses statistiques et des 
comparaisons entre les deux tableaux sont intéressantes: 
les différences relevées entre les professions exercées 
par la population de ces deux grandes cités donnent une 
idée de celles de la condition sociale de leurs habitants. 
Ainsi, dans la ville du Caire, la plupart des professions se 
rapportent surtout à des activités manuelles, artisanales 
et commerçantes; seulement quelques rares professions 
intellectuelles sont citées. Il est vrai qu’à l’époque étudiée 
(IVe-Ve s. H.), les fonctions administratives étaient plutôt exer-
cées par les coptes. Mais à Kairouan, grand centre malékite, 
bon nombre de professions intellectuelles ont été recensées 
(juges, professeurs, juristes, officiers du gouvernement, 
personnages religieux, enseignants, etc.) et voisinaient avec 
les professions artisanales. L’auteur a ensuite comparé ses 
tableaux avec ceux de Goitein qui s’est intéressé au même 
sujet, en étudiant les documents de la Geniza. Les listes de 

la Geniza donnent un nombre plus important de désignations 
de professions (408) pour la seule ville du Caire, alors que, 
dans les listes de Werner Diem, Le Caire et Kairouan réunis 
n’arrivaient à atteindre que 125 désignations. Toutefois, les 
listes de la Geniza étaient liées aux listes religieuses juives. 
L’intérêt de la comparaison réside surtout dans le fait que les 
conclusions de W. Diem rejoignent celles de Goitein.

Parmi les circonstances de la vie des défunts relevées 
dans les épitaphes, l’auteur mentionne leurs activités mé-
ritoires et les hauts faits qu’ils ont réalisés durant leur vie, 
c’est-à-dire la connaissance du Coran, des sciences religieu-
ses, la pratique de l’ascétisme, le pèlerinage et la guerre 
contre les chrétiens (époque des Croisades). Certaines 
épitaphes témoignent, assez rarement, de l’appartenance 
du défunt à telle doctrine (le qadarisme) ou leur opposition 
à telle autre (la position anti-mu‘tazilite, par exemple).

On trouve également, parfois, des témoignages rappor-
tant que, de son vivant, le défunt a engagé ses fils à croire en 
l’islam, à la légitimité des quatre califes et leur a conseillé de 
faire l’aumône à un pauvre, la nuit du laylat al-qadr, comme 
il est de tradition de le faire. D’autres exemples mentionnent 
que le défunt avait exprimé la volonté qu’une coupole ne soit 
pas érigée sur sa tombe, pour être en conformité parfaite 
aux prescriptions de la ‡arî©a. 

D’après l‘auteur, la mention des circonstances qui se 
rapportent à la mort des défunts est plus fréquente dans 
les épitaphes que celles qui sont relatives à leur vie. Ainsi, 
la date des décès, non précisée dans les deux premiers 
siècles, apparaît dès le IIIe s. et, dès lors, est rarement 
omise. Les noms des défunts et les dates de leur décès sont 
devenus les informations «maîtresses» des épitaphes. Les 
dates sont souvent précisées très exactement (jour, l’heure 
même dans quelques cas, mois et année), mais, souvent, 
elles sont réduites au mois et à l’année (à noter un détail 
spécifique à la Haute Égypte: le mois est souvent donné 
dans sa forme copte). Quelques originalités concernant la 
manière de donner les dates ont été relevées: «mort le mois 
de ©arafat» (allusion à un des rites du pèlerinage), «mort le 
jour de ©ayd al-kabîr». Certaines dates font même référence 
à des jours historiques (défaite des Tartares en 658/1260). 
Les causes de la mort sont rarement mentionnées, excep-
tion faite lors d’événements exceptionnels (assassinats, 
empoisonnements, guerres, épidémies de peste, morts de 
nouveaux-nés, noyades, avec exemples à l’appui. Remarque 
intéressante: les morts violentes sont exprimées à la forme 
passive (qutila, tuwuffiya maqtºlan, maÂlºman (souvent 
combiné avec ‡æhid), ustu‡hida, etc.). 

L’endroit dans lequel la dépouille du défunt a été dé-
posée n’est mentionné que lorsque celui-ci n’est pas dans 
les cimetières de sa ville. Ce peut-être dans une mosquée, 
une madrasa ou durant le pèlerinage. Il arrive parfois que 
l’épitaphe signale que le corps a été transféré (nuqila) dans 
un nouveau lieu, surtout lorsqu’il s’agit d’un personnage 
officiel. De nombreux exemples sont donnés provenant de 
différentes régions. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 114

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

L’âge du mort figure rarement dans les épitaphes, 
probablement parce que le jour de la naissance n’est plus 
mémorisé, propose Paul Joüon, mais Werner Diem, tout en 
accréditant cette idée, note que, vu le nombre impression-
nant d’épitaphes dont nous disposons aujourd’hui, les excep-
tions à cette habitude apparaissent importantes. Ainsi, l’âge 
des enfants morts prématurément est cité avec une grande 
précision. Il en est souvent de même pour les personnes 
décédées à un âge respectable, particulièrement à l’époque 
ottomane, ou encore pour les personnages importants. Des 
exemples confirment cette remarque, mais W. Diem admet 
qu’à l’époque médiévale les cas étaient plus rares.

Quelques pages sont consacrées aux défunts morts 
à l’étranger. Les musulmans considéraient qu’une telle 
mort, loin de ses proches et de ses amis, équivalait à un 
martyre. L’expression man mæta fiarîban mæta ‡ahîdan 
(celui qui meurt (à) l’étranger, meurt en martyr). C’est 
pourquoi, ils préféraient ramener leurs défunts dans 
leur ville d’origine, mais ce transfert n’était pas toujours 
possible et souvent l’inhumation avait lieu dans la ville du 
décès. Qui gravait la pierre tombale? Qui la payait? Peut-
être des coreligionnaires, une fondation pieuse? Il n’y est 
fait aucune allusion dans les épitaphes. L’auteur donne 
différents exemples d’épitaphes de musulmans décédés 
hors de leur lieu d’origine, mais en terre d’Islam, qui furent 
inhumés dans une madrasa ou un mausolée construit pour 
eux. Tel est le cas du ‡ayß bien connu, ©Alî b. Abî Bakr 
al-Harawî qui, après avoir beaucoup voyagé à travers le 
monde, s’était finalement attaché au service du gouverneur 
ayyºbide d’Alep et y mourut. Aidé par son protecteur, il fit 
construire une mosquée et un mausolée à l’extérieur de la 
ville et y fut enterré dans un cénotaphe. Murs de la turba 
et cénotaphe étaient recouverts d’inscriptions dont il ne 
reste malheureusement que quelques témoignages. Dans 
les inscriptions publiées, dont les erreurs de lecture ont 
été corrigées par W. Diem, le ‡ayß est qualifié d’al-faqîr 
al-fiarîb al-waÌîd (le pauvre, l’étranger, l’homme seul). Ces 
qualificatifs témoignent de l’importance qu’accordent les 
musulmans à la présence des leurs au moment de la mort. 
Plusieurs autres exemples, pris dans diverses régions, pour 
des personnes de conditions différentes et, aussi bien pour 
les hommes que pour les femmes, dont l’épouse d’un émir 
mameluk à Alep, fournissent un beau témoignage. Dans son 
épitaphe, on peut lire:«saqæ allæhu turbatahæ wa raÌima 
fiarbatahæ» («Que Dieu rafraîchisse sa tombe et ait pitié 
[de sa solitude] d’étrangère!»).

Le ch. 1 s’achève sur les particularités de l’inhu-
mation. Les dates, les lieux, les personnes chargées des 
enterrements ne sont que très rarement cités dans les 
épitaphes. Celles dans lesquelles ils apparaissent sont 
plutôt celles qui incluent un certain délai entre le transfert 
du corps du défunt, de sa ville d’origine ou de résidence, 
à l’endroit définitif de sa tombe. Il s’agit généralement de 
personnages importants: souverains, gouverneurs, saints 
et savants renommés. Cependant, dans les épitaphes 

égyptiennes, il arrive parfois que la date du décès précède 
immédiatement celle de l’inhumation: wa kænat wafætuhu 
yawma al-ÚulaÚæ’ wa qubira fiadæta al-‘arbî©æ’ («Il mourut le 
mardi et fut enterré le mercredi»). Il est de coutume dans 
la plupart des pays musulmans que les défunts soient 
inhumés dans un délai très proche de leur mort. La cou-
tume est généralement d’un ou deux jours entre les deux 
événements. Il arrive même que le défunt soit inhumé le 
jour de sa mort.

Les lieux d’inhumation ne sont généralement précisés 
que dans les épitaphes des souverains, particulièrement au 
Maroc. Ainsi en est-il d’un prince mérinide qui, selon son 
épitaphe, mourut dans la nécropole de Chella en 769 H. 
et n’y fut enterré qu’en 776 H. (6 ans et 7 mois après sa 
mort). Entre temps, il avait été enterré dans un endroit 
dont le nom ne figure pas dans son épitaphe. C’était une 
coutume, chez les Sa©adiens de Marrakech, de préciser le 
nom des cimetières dans lesquels étaient inhumés les hauts 
personnages. Ainsi, l’épitaphe d’un gouverneur sa©adien 
mentionne qu’il fut enterré dans le «noble mausolée» que 
fit ériger, au-dessus de lui, sa fille ©Æ’i‡a, avec son propre 
argent. L’épitaphe d’une princesse sa©adienne, décédée 
alors qu’elle avait moins d’un an, précise qu’elle fut enterrée 
dans «la noble raw∂a de ses ancêtres» (litt. jardin, mot 
souvent employé pour désigner un cimetière).

Il existe quelques cas rares dans lesquels le nom du 
cimetière est précisé, tel celui du célèbre juriste Mælik b. 
Anæs qui vécut à Médine et y fut inhumé dans le cimetière 
al-Baqî©. Mais le texte de l’épitaphe qui nous est parvenu, 
grâce à l’ouvrage d’al-Harawî, offre deux versions légè-
rement différentes. Il est donc difficile de se prononcer 
définitivement. Werner Diem pense cependant que la 
première version précisant le nom du cimetière est celle 
qui donne la version authentique de l’épitaphe.

Le ch. 2 traite des concepts eschatologiques étudiés 
dans les épitaphes des IIe-IVe s. H., spécialement en Égypte. 
Il se focalise sur les croyances des musulmans concernant 
le sort du défunt, entre sa mort et son entrée au paradis, 
à travers les textes des épitaphes. L’auteur repère d’abord 
les expressions dépendantes des références coraniques, 
puis celles qui sont des professions de foi, dans lesquel-
les il inclut la ‡ahæda. Vu l’importance primordiale de la 
‡ahæda, expression de l’essence même de la foi de l’islam, 
il nous aurait semblé préférable d’en faire une catégorie 
différente de celle des croyances eschatologiques qui sont 
seulement une explicitation d’une vérité dogmatique parmi 
d’autres, n’ayant pas une importance équivalente à celle 
de la ‡ahæda, que les musulmans emploient toujours au 
singulier. Toutefois, ce n’est qu’un simple détail d’expression, 
la ‡ahæda introduisant souvent les autres croyances dans 
les formulaires des épitaphes qui se réfèrent souvent à des 
concepts coraniques ou qui ont leur origine dans les ÌadîÚ: 
al-ba©Ú (la résurrection), al-mîzæn (la balance du Jugement 
Dernier), al-Ìisæb (le fait de rendre des comptes), al-Ïanna 
(le ciel) et al-nær (le feu de l’enfer), al-Òiræ† (le pont que doit 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 115

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

traverser le défunt au-dessus du feu de l’enfer), al-Ìaw∂ 
(le bassin du prophète, dont le croyant doit boire de l’eau 
avant d’entrer au paradis). 

Généralement, des invocations en faveur du défunt 
suivent et achèvent l’énumération de ces croyances. Elles 
en appellent directement à la miséricorde divine dont, au 
moins, il est certain qu’elle sera accordée aux petits enfants 
qui sont purs de tout péché.

L’étude de l’interrogation du défunt, après sa mort, par 
les deux anges Munkar et Nakîr, comprend une cinquan-
taine de pages dans lesquelles l’auteur traite des questions 
posées par ces deux anges: ils interrogent surtout le défunt 
pour savoir s’il a récité la ‡ahæda avant de mourir, s’il peut 
donner l’argument (ÌuÏÏa) qui prouve qu’il a été un bon 
musulman. De ses réponses dépend son sort dans la tombe. 
Les nombreux exemples des invocations qui figurent dans 
les épitaphes, cités par l’auteur, permettent de comprendre 
les modalités de cette épreuve: «Fais que sa preuve soit 
manifeste», «Affermis son discours lors de son interroga-
tion», «Accepte sa preuve et fais que sa langue soit ferme 
pour une déclaration sincère», etc.

Selon les réponses données aux anges, le défunt 
est châtié ou récompensé dans sa tombe. Ce concept de 
l’interrogation n’est pas coranique, mais a été transmis 
par la Sunna - la Tradition, seconde source de l’islam. Les 
châtiments y sont décrits avec verve et couleur! Si «la 
preuve» donnée par le défunt n’est pas acceptée, il est 
torturé avec des instruments chauffés au rouge, écrasé par 
la terre, tourmenté par des serpents, etc. Les invocations 
des épitaphes, dans lesquelles le croyant supplie Dieu 
d’épargner ses défunts, témoignent de la terreur qu’ils ont 
des châtiments de la tombe, lieu d’obscurité, de solitude et 
de déchéance, mais également de leur confiance dans la mi-
séricorde divine: «Éclaire pour lui sa tombe», «Puisse Dieu 
l’éclairer de Sa lumière», «Ô Dieu, lumière des cieux, éclaire 
(Untel) dans son tombeau»). Ces sortes d’invocations sont 
très nombreuses dans les épitaphes et l’auteur en donne 
des exemples multiples. Il en est de même des invocations 
dans lesquelles Dieu est prié de tenir compagnie au mort, 
de diminuer sa solitude, de calmer son appréhension.

En accord avec la Sunna, les musulmans croient à 
la séparation de l’âme du corps, lors de la mort, et à son 
ascension (wa-rfa© rºÌahu «Elève son âme», lit-on dans les 
invocations des épitaphes), vers un endroit dont l’identité 
n’est pas reconnue unanimement: le ciel ou paradis (les 
deux mots sont réunis dans le Coran (7,40): al-samæ’ pour 
le ciel et al-Ïanna pour le paradis, ou encore un lieu appelé 
Barzæ≈ [lieu d’attente entre la mort et le jour du jugement: 
Kazimirsky]). Les invocations dans les épitaphes corro-
borent cette croyance: wa-ftaÌ abwæb al-samæ’i li-rºÌihæ 
«Ouvre les portes du ciel à son âme». Cette attente durera 
jusqu’à la Résurrection, où tous les hommes se lèveront hors 
de leur tombeau. Ce concept de résurrection est un dogme 
de l’islam, fondé sur le Coran, et dont l’énoncé figure dans 
une quantité d’épitaphes égyptiennes: al-ba©Úu Ìaqq («la 

Résurrection est vérité»). Elle sera suivie de la rencontre 
avec Dieu, bi-liqæ’i Allæh, lors du Jugement dernier dont les 
mentions fréquentes dans le Coran sont souvent rappelées 
dans les épitaphes. Elles témoignent de la crainte des 
croyants durant les étapes de son déroulement: la traversée 
du Òiræ†, l’épreuve du mîzæn (balance) dans laquelle seront 
pesées les bonnes et mauvaises actions, inscrites dans les 
dîwæn (registres) divins. Ce sera le jour des Ìisæb (comptes). 
Pour réconforter les croyants, certaines épitaphes mention-
nent l’intercession du prophète et même celle du Coran, 
Allæhumma Ï©al lî al-Qur’æna ‡afî©, et rappellent l’infinie 
miséricorde de Dieu qui peut purifier ceux qui ont commis 
des fautes, et qui répond à l’intercession des enfants, des 
saintes femmes et des hommes pieux. Les invocations 
l’expriment couramment dans des termes symboliques: wa 
bayyi∂ waÏha-hæ («et blanchis son visage»), wa tuna∂∂ira 
waÏhahu («et Tu illumineras son visage»). 

Les épitaphes donnent également des informations sur 
le futur du défunt après les sentences divines du Jugement 
dernier: le paradis (al-Ïanna) ou l’enfer (al-nær) lesquelles se 
réfèrent, le plus souvent, pour les premières, aux «jardins» 
des versets coraniques wa ‘askanahu Ïannat al-na©îm («Il 
le fera habiter dans les jardins de délices»), dans lesquels 
il verra Dieu wa ‘atæÌahu al-na∂ara ’ilæ waÏhihi, et, pour les 
secondes, limitées au nær (feu). L’auteur émet l’hypothèse 
que cette limitation dans l’expression du concept est peut-
être due à une certaine crainte superstitieuse de mentionner 
une chose aussi terrible que le feu de l’enfer. Il précise 
également que les épitaphes kairouanaises de la même 
époque sont beaucoup plus sobres dans ce registre que 
les nombreuses épitaphes égyptiennes auxquelles il s’est 
référé. Quelques pages de «poésie ascétique» complètent 
les exemples donnés, suivies d’analyses comparatives 
du formulaire d’une épitaphe eschatologique égyptienne 
(188 H.), et d’une autre, yéménite (949 H.), dans lesquelles 
sont collationnés les prières, les vers des poèmes et les 
concepts.

Le ch. 3 traite des épitaphes des enfants et de ceux 
qui sont décédés prématurément. Dans l’introduction de ce 
chapitre, W. Diem signale qu’il n’existait, jusqu’à présent, 
aucune étude sur les tombes des enfants, mise à part une 
publication de P. Joüon dans laquelle quelques épitaphes 
d’enfants égyptiens du IIIe s. H. sont simplement présen-
tées sous la forme d’une traduction, sans aucune analyse. 
L’auteur a donc consacré une grande partie de son ouvrage 
à cette étude (p. 208 à 446).

Il expose d’abord les différents éléments qui compo-
sent les épitaphes de ce genre à partir d’un exemple fictif 
qu’il a composé: les différents titres, noms et épithètes 
se référant au petit enfant ou au prématuré; l’indication 
de l’âge de l’enfant; l’absence de ‡ahæda, l’enfant étant 
incapable de connaître le credo musulman (une seule ex-
ception est signalée, provenant de Kairouan); des textes de 
deux types: le premier, concernant la douleur des parents 
qui ont perdu ce qui était leur espoir, le second, prenant 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 116

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

en compte la situation de l’enfant qui est privé de vie, ces 
deux orientations ne figurant pas ensemble dans une 
même épitaphe, et, enfin, l’expression de l’émotion dans 
des prières ou des vers.

Werner Diem distingue deux périodes dans son étude 
développée sur les épitaphes d’enfants.

La première période (IIIe-IVe s. H.) concerne les épita-
phes du premier type, prenant d’abord en compte la douleur 
des parents et le dédommagement qu’ils en espèrent. 
Celles-ci sont attestées, pour les provinces musulmanes 
orientales, en Égypte, dans le ÎiÏæz, dans les îles de Dahlak 
(mer Rouge) et, pour les provinces occidentales, au Soudan, 
à Kairouan et, sporadiquement, dans les autres grandes 
cités d’Afrique du Nord.

Dans chacune de ces régions, l’auteur a inventorié les 
épitaphes des enfants pour y exposer les éléments (invoca-
tions, poèmes, formules) qui lui ont permis d’identifier les 
deux types précités. Il débute par l’Égypte.

Les invocations figurant dans les épitaphes égyptien-
nes révèlent, en effet, ce que les parents attendent de Dieu 
au moment de leur propre mort, comme compensation de la 
mort de leur petit enfant: une épargne (ƒußr li-‘æßiratihimæ), 
une récompense (Ïazæ’), une grâce immense (fa∂l ©aÂîm), 
une protection (ÌiÏæb, sadd), un voile (sitr), un prédécesseur 
(salaf, fara†). «Que Dieu rende la balance des parents de 
l’enfant plus lourde en bonnes actions!» (Úaqqala Allæh bihi 
mîzæn wælidayhæ). Certaines de ces épitaphes imaginent 
la prédisposition qu’avaient ces petits enfants à être de 
bons musulmans, avant de présenter leurs doléances à 
Dieu: «©Amr a été pris par Vous, comme un petit enfant 
qui avait une inclination naturelle à être un bon musulman, 
sincère, respectueux de la loi, de la religion d’Abraham 
et de MuÌammad. Ô Dieu, fais de lui une lumière et un 
prédécesseur pour ses parents…». Dans une épitaphe, son 
auteur va jusqu’à considérer son petit enfant défunt, comme 
un acompte (iÌtisæb) auprès de Dieu. Toutefois, ces invo-
cations s’achèvent par une soumission à la volonté divine: 
al-Ìamdu li-llæh ri∂æ’an bi-qa∂æ’i llæh wa-taslîman li-‘amri llæh 

wa ‘îmænan bi-qa∂ri llæh wa-Ìtisæban fî-llæh («Louanges à 
Dieu, en acceptation de Son décret, en soumission à Son 
ordre, en la foi en Sa prédestination, en toute déférence 
vis-à-vis de Lui»).

L’auteur donne une analyse complète de plusieurs de 
ces épitaphes d’enfants égyptiens pour informer son lecteur 
de la diversité des éléments que l’on peut y rencontrer: 
tombe d’un enfant assimilée à un jardin (raw∂a min riyæ∂ 
al-Ïanna), l’enfant considéré comme un martyr heureux 
(as-sa©îd al-‡ahîd), etc. Il relève des vers dans les stèles 
de Dahlak, de la prose rimée, des prières différentes à titre 
de comparaison.

Les mêmes concepts figurent dans les épitaphes des 
enfants des régions occidentales pour la période comprise 
entre les IVe et VIIe s. H. La plus ancienne épitaphe d’enfant 
dans la partie occidentale de l’empire musulman provient 
de la ville de Kairouan et date de l’année 314 H., mais c’est 

seulement à partir du Ve s. H. qu’elles deviennent de plus 
en plus fréquentes. À l’instar des épitaphes des régions 
orientales musulmanes, la spécificité de ces épitaphes 
réside dans les prières pour les parents, les formules et 
les poésies.

Dans les invocations à Dieu pour les parents, les thè-
mes sont analogues à ceux cités dans les épitaphes d’Égypte 
et de Dahlak, avec quelques expressions différentes: nafa© 
Allæhu bihi («Puisse Dieu donner un bénéfice à ses parents, 
grâce à lui»), wa razaqahumæ al-Òabra ©alayhi («Grâce à lui, 
enrichis-les de patience»), wa Ïabara muÒæbahumæ («Que 
Dieu les dédommage à cause de leur malheur!»).

Dans certains poèmes, les parents expriment même 
leurs griefs:
Qabrun ©azîzun ©alaynæ
 [la]w’anna man fîhi yufdæ]
bnu ≈amsi sinîna
 [...
mæ Ïæra ≈alqun ©alaynæ
 wa læ [qa∂æ’u ta ©addæ]

Ceci est une tombe qui nous est chère
 Si une rançon pouvait racheter celui qui y repose!
Il n’avait que cinq ans!
 [ ….………
Aucune créature ne nous voulait du mal
 ni forcer notre destin avant l’heure
(Sousse, Tunisie, s.d.).

Parfois, l’épitaphe fait parler le défunt du fond de sa 
tombe:
Rabbî ’innî nazaltu ©in
 daka fî ≈ayri manzilî
 wa ta≈ayyarta lî Ïiwæ
 raka qabla al-taraÌÌulî
fa-aÏib da©watî fa’an
 ta raÏ’î wa maw’ilî
wa a©fu ©an wælidayya ‘in
 naka ‘ahlu al-tafa∂∂ulî (p. 275) 

Seigneur, je suis descendu chez toi
 dans la meilleure des demeures
Tu as choisi pour moi ta proximité
 avant mon grand départ
Réponds à ma prière. Tu es
 mon espoir et mon refuge
Pardonne à mes parents,
 Tu es le Miséricordieux!

L’auteur expose les différentes manières d’indiquer 
l’âge de l’enfant défunt: en prose, en prose rimée, en poésie 
ou par déduction des dates de la naissance et de la mort. 
Les attestations indiquées en chiffres qu’il a recensées 
proviennent toutes de Kairouan ou d’Andalousie et s’éche-
lonnent entre 3 et 27 ans. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 117

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

Par ailleurs, pour comparer les concepts utilisés dans 
les prières figurant dans les épitaphes des enfants des 
différentes régions de l’Occident musulman, il regroupe 
celles qui sont orientées vers le devenir des parents, au 
moment de leur mort et dans leur devenir, après la mort. La 
balance (al-mîzæn), l’intercession (al-‡afæ©a), le prédécesseur 
(al-salaf), l’acompte (al-iÌtisæb) sont les concepts les plus 
employés dans ces invocations, ainsi que leurs diverses 
combinaisons entre eux. Ces symboles proviennent de la 
Tradition (Sunna), selon laquelle le Prophète aurait assuré 
que Dieu, dans sa miséricorde, laisserait entrer dans le 
paradis tous les musulmans qui auraient perdu des enfants 
innocents. Les différentes versions de ce ÌadîÚ varient de 
un à quatre, quant au nombre d’enfants décédés. D’après 
une tradition chiite, un enfant qui mourrait avant son père 
lui serait un meilleur garant, lors de sa mort, que soixante-
dix enfants qui lui survivraient et combattraient comme 
cavaliers pour défendre l’Islam.

La seconde période, dans la partie Est de l’empire 
musulman (VIe-VIIIe s., au ÎiÏæz), (VIe-Xe s, en Égypte et 
Syrie), (VIIIe-XIe s., au Yémen) (IXe s., en Anatolie), (VIIIe-
XIe s., en Afghanistan) témoigne que les textes sont plus 
sensibles aux aspects qui concernent l’enfant qu’au devenir 
des parents. L’auteur note les expressions qui désignent les 
enfants: al-walîy (l’ami de Dieu), al-†æhir (le pur), al-bærr (le 
pieux), al-‡ahîd (le martyr), al-sa©îd (le bienheureux), etc. Un 
vers, dans une prière d’une épitaphe de Ÿulæ (et non Ÿilæ), 
au Yémen, fait état du vœu de quelqu’un qui s’offre comme 
rançon pour préserver un enfant de la mort: yæ mawtu law 
kunta taqbalu al-fidæ la-fadaytu («Ô mort, si tu acceptes 
une rançon, certes, je me proposerai comme rançon!»). 
Plusieurs expressions, très fréquentes en Égypte, insistent 
sur le fait que le jeune défunt a été privé de sa vie et qu’il 
a été séparé des siens: al-munafifiaÒ bi-‡abæbihi, (Le Caire, 
598 H.), («le jeune homme dont la jeunesse a été interrom-
pue et qui a été séparé de sa famille...», al-‡æbb al-manfiºs 

bi-‡abæbihi al-mufæriq min ahlihi (Damas, 743 H.); aqÒar 
al-©umr: celui qui a eu une vie très courte (Turquie). L’auteur 
donne une liste de toutes ces épithètes (p. 353-359). En 
Anatolie, le petit enfant qui meurt est souvent considéré 
comme un oiseau qui s’envole vers le ciel: †ærat min dæri 
l-milki ’ilæ dær l-malakºt. L’auteur donne de nombreux 
exemples en langue turque, accompagnés de références à 
des vers turcs. En Afghanistan, la prière emprunte un autre 
symbolisme qui figure également dans la poésie persane. 
La mort du petit enfant est comparée à un palmier brisé. 
Des exemples sont également cités, recensés dans les 
épitaphes d’Arménie, du Caucase du VIIIe s., d’Iran du VIIIe s 
et de Chine du XIe s.

Cet inventaire des épitaphes des enfants se termine 
par un retour dans la région occidentale de l’empire mu-
sulman et par un exposé des résultats obtenus à partir de 
toutes ces considérations. 

L’auteur considère que toutes les expressions qui trai-
tent de la mort des enfants, dans tous les pays musulmans, 

sont empreintes d’euphémismes, parfois accompagnés de 
métaphores, souvent empruntées à la poésie. La mort est 
assimilée à un voyage, Dieu choisit «Son univers» pour 
le défunt qui arrive chez Lui, dans un monde censé être 
meilleur que celui qu’il a quitté. Le mot mæta (il est mort) 
est rarement employé. Il est remplacé par tuwuffiya (il a 
été pris par Dieu), expression qui apparaît en Égypte, dès le 
IIIe siècle H., ou encore intaqala ilæ raÌmat Allæh (il s’en est 
allé dans la miséricorde de Dieu). Il en est de même pour 
le mot qabr (tombe), auquel se substitue, parfois, le mot 
ma∂Ïa (couche) ou raw∂a (jardin). La mort est un voyage, 
concept qui sera toutefois moins développé que dans les 
discours sur la mort du judaïsme et de la chrétienté. 

La croyance en la pureté (†æhir) des enfants défunts 
et en leur innocence apparaît dès la première période en 
Égypte. C’est pourquoi ils ne subiront pas l’interrogation 
des anges Munkar et Nakîr et ils échapperont également 
aux châtiments de la tombe.

En dépit de la soumission du croyant à la volonté di-
vine, lors du décès de petits enfants, la question du pourquoi 
de cette mort a été souvent posée en Islam. Trois réponses 
y ont été apportées: la première considère que l’enfant a 
ainsi le privilège d’entrer immédiatement au paradis. La 
deuxième estime que les dures souffrances de la vie lui 
sont ainsi épargnées, et la troisième juge que les jeunes 
filles et les jeunes femmes sont ainsi mieux protégées que 
ne pourraient le faire leur père ou leur époux de leur vivant. 
Ces trois réponses ne figurent évidemment pas dans les 
épitaphes, mais sont exprimées dans des poèmes dont 
les auteurs sont parfois célèbres, tels Ibn ar-Rºmî, mort en 
283 H., et Abº l-©Alæ’ al-Ma©arrî, en 449 H.

Le ch. 4 est consacré aux rencontres des défunts avec 
le Prophète et différentes personnes dans l’autre monde. 
Une tradition (ÌadîÚ) rapporte l’exclamation de la femme 
de Bilæl, Compagnon et mu’aƒƒin du Prophète, alors qu’il 
était mourant: «Oh! quel triste événement! s’écria-t-elle» 
«Non, quel joyeux événement! lui répondit-il. Demain, je 
rencontrerai les êtres qui me sont le plus chers: MuÌammad 
et ses Compagnons!»

D’après le texte des épitaphes, le Prophète n’est pas 
la seule personne que souhaite rencontrer le défunt après 
son décès. Ce peut être ses ancêtres ou des groupes de 
personnes, comme les Compagnons, les autres prophètes, 
les saints et pieux personnages, les amis de Dieu. Le lieu 
mentionné pour ces rencontres est, parfois, le paradis, 
mais également l’endroit dans lequel se dérouleront la 
Résurrection et le Jugement dernier.

L’auteur a pour but, dans ce chapitre, de donner un 
catalogue des prières et des références coraniques, qui 
corroborent l’espérance des croyants en ces futures ren-
contres dans l’au-delà, croyance figurant dans les épitaphes 
de toutes les régions musulmanes, en commençant par les 
plus anciennes. À cet effet, W. Diem a recensé toutes les 
racines qui sont employées dans les formules exprimant cet 
espoir, accompagnées des références des dites épitaphes. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 118

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

Il cite également d’autres documents (en particulier, cer-
tains ÌadîÚ, des lettres de condoléances) qui traitent du 
même sujet. À titre d’exemple, une tradition, citée par Ibn 
al-Íawzî, dans une lettre de condoléances, rapporte que 

©Alî termina la ≈u†ba (sermon) qu’il prononça pour la mort 
d’Abº Bakr, le premier calife, par ce souhait: «Puisse Dieu, 
le Tout Puissant, t’unir au Prophète MuÌammad!». Dans 
une lettre de condoléances, lors de la mort de son neveu 
et de sa fille, un gouverneur local, al-⁄uwærizmî (décédé en 
383/393?), exprime le souhait que Dieu, dans sa Miséri-
corde, accorde à sa fille la grâce de rencontrer Maryam (la 
mère de Jésus), Æsiya (la pieuse épouse juive du Pharaon?), 
⁄adîÏa (la première épouse du Prophète), Fæ†ima (sa fille), 
Umm ad-Dardæ’ (l’épouse du compagnon du Prophète Abº 
ad-Dardæ’) et Ræbi©a (une mystique célèbre). Que Dieu leur 
fasse miséricorde à tous! 

L’auteur présente les références coraniques sous 
la forme d’un tableau. Dans la 1re colonne, les racines 
des mots, dans la deuxième, les mots correspondant aux 
racines et dans la troisième, le verset et sa numérotation. 
Parmi les autres informations qui accompagnent ce tableau, 
la distribution régionale et chronologique de ces versets, 
les répartitions de ces rencontres dans l’au-delà selon les 
différents âges et les sexes, le voisinage avec Dieu dans le 
paradis, avec le Prophète, ses épouses, ses compagnons et 
tous les amis de Dieu qui sont dans le paradis.

Suivent ensuite des comparaisons avec les unions 
entre les défunts dans l’au-delà selon le judaïsme. D’après 
Goïten, il était habituel dans le judaïsme médiéval, que 
quelqu’un souhaite à la personne décédée de s’unir à quel-
ques héros bibliques. Les caractéristiques qu’a analysées 
Goïten dans les prières juives pour les défunts rappellent 
celles que W. Diem a signalées dans les prières musulma-
nes. Ce dernier se pose alors le problème de savoir s’il y a 
une connexion entre les prières juives et islamiques pour 
le défunt, mais juge que les investigations de Goïten dans 
les documents de la Geniza s’appuient sur une base trop 
étroite pour arriver à une conclusion et, en conséquence, 
laisse la question ouverte. 

W. Diem esquisse ensuite une comparaison entre 
les épitaphes juives et islamiques. Il s’étonne d’abord du 
très petit nombre d’épitaphes juives publiées, provenant 
de pays musulmans, et il a dû recourir, pour son étude, à 
des stèles juives provenant de pays européens, problème 
auquel s’était déjà heurté Goïten dans son travail sur les 
documents de la Geniza. Vu le caractère international que 
présentait le monde médiéval juif, W. Diem conclut que 
les références aux épitaphes juives d’Europe peuvent 
être valables pour servir de base à ses comparaisons. Il a 
décelé trois différences dans les structures des prières des 
épitaphes juives et musulmanes. 

La première concerne l’importance de la part réservée 
à Dieu, comme agent, dans les prières. Dans les épita-
phes musulmanes, cette part est primordiale. Le croyant 
s’adresse à Dieu: «Ô Dieu, fais ceci ou cela….», «Puisse 

Dieu lui faire ceci ou cela…». Dans les épitaphes juives, c’est 
l’âme du défunt ou le défunt lui-même qui est au centre de 
la prière: «Puisse son âme devenir ceci ou cela…». Les 
cas où Dieu est considéré comme agent sont beaucoup 
moins fréquents.

La deuxième consiste dans l’absence de ressemblance 
sémantique entre les formules de prière pour les défunts. 
Les prières figuraient dans les épitaphes juives bien avant 
l’islam et n’avaient aucun point commun avec celles des 
épitaphes musulmanes.

La troisième concerne les personnes avec lesquelles 
le défunt sera en situation dans l’au-delà. En hébreu, le 
nom de la personne est, dans la plupart des cas, introduit 
par la particule ©im (ensemble, avec) + un groupe de gens 
vertueux. Quelques similarités apparaissent dans certaines 
formules de prières musulmanes introduites par ma©a (avec), 
mais, dans la plupart des cas, les personnes avec lesquelles 
l’union du défunt est désirée sont des éléments obligatoires 
de cette structure de base et elles sont individualisées. 
Werner Diem donne une liste des groupes avec lesquels les 
défunts juifs seront unis. Quelques noms de personnes y 
figurent qui permettent d’en identifier certains, par exemple, 
pour les femmes, Sarah, Rebekah, Rachel et Leah et, pour 
les hommes, Abraham, Isaac et Jacob. 

Quelques épitaphes sont en langues mixtes: judéo-
arabe (2 en Irak); persan-arabe-hébreu (21 épitaphes en 
Afghanistan). Il existe également des lettres de condoléan-
ces en hébreu et en arabe-hébreu. 

En conclusion de ce chapitre, l’auteur constate que, 
dans cet ensemble de prières concernant les unions entre 
les défunts après la mort, le concept qui est commun aux 
musulmans et aux juifs est le fait que cette rencontre avec 
certaines personnes dans l’au-delà est désirable, mais la 
structure, le libellé des prières et les personnes mentionnées 

– exception faite des gens vertueux – en sont différents. 
Cette constatation de mutuelle influence entre les deux 
religions n’a pas d’implication historique importante. On 
peut en conclure qu’elle s’est plutôt exercée de la tradition 
juive vers l’islam que vice-versa, car ces rencontres dans 
l’au-delà présupposent la foi en la résurrection et au paradis, 
croyance étrangère au paganisme arabe, donc antérieure 
à l’islam. Par ailleurs, les prières juives de cette sorte sont 
attestées bien avant l’islam.

Un autre phénomène frappant est commun à certains 
ensembles de prières, dans les épitaphes hébraïques et 
dans les lettres de condoléances islamiques, évoquant 
les rencontres dans l’au-delà. Il s’agit de la citation des 
femmes vertueuses («les âmes de Sarah, Rebekah….», 
cf. plus haut) auxquelles s’ajoutaient parfois «les âmes 
d’Abraham, Isaac et Jacob», pour les juifs, et les femmes 
vertueuses Maryam, Æsiya… (cf. plus haut), auxquelles 
s’ajoutent les mères des croyants (les nobles femmes du 
Prophète). Il est évident que les listes juives sont antérieures 
aux listes islamiques. Toutefois, si ces citations des tenants 
du patriarcat et du matriarcat judaïques ont influencé les 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 119

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

citations islamiques, elles se sont développées de façon 
différente. En revanche, l’auteur dit n’avoir décelé aucune 
marque d’une influence copte sur les épitaphes islamiques 
du Caire, bien qu’il ait existé quelques épitaphes coptes 
rédigées en langue arabe.

Le ch. 5 propose une étude de la poésie dans les épi-
taphes kairouanaises des IVe et Ve siècles H. La présence de 
poèmes dans les épitaphes tunisiennes a déjà été signalée 
dans les ch. 1 et 3 et quelques vers ont été cités, mais, vu 
la place importante qu’occupe la poésie dans les épitaphes 
tunisiennes, surtout à Kairouan, l’auteur a voulu y consacrer 
une étude d’ensemble. 

Cette synopsis expose les différents thèmes traités. 
À l’intérieur de chaque thème, les mètres des vers sont 
donnés, les dates de l’épitaphe et le sexe du défunt précisés. 
Dans la grande majorité, les textes des vers sont transcrits 
et suivis de leur traduction. Certains textes ont été sélection-
nés et donnés en caractères arabes dans les Appendices I et 
II (p. 575 à 604). Dans ce cas, la référence à ces Appendices 
est signalée juste avant le texte en translittération. 

L’auteur commence son étude par un petit tableau 
résumant les thèmes déjà traités aux ch. 1 et 3, avec un 
renvoi aux pages concernées. 

Les autres thèmes retenus concernent le carac-
tère inéluctable de la mort: la mort est la destination de 
l’homme, la mort est inévitable dans un monde éphémère, 
les vicissitudes du destin sont imprévisibles et tous les 
hommes doivent mourir, la perte des êtres chers et des 
amis, la nécessité de la piété, la crainte du châtiment divin 
et l’espérance en sa miséricorde.

Ce chapitre s’achève par un tableau chronologique des 
37 poèmes présentés, accompagnés de leur date, du sexe 
du défunt, de leur mètre, de leur abréviation bibliographique 
et de leur référence dans l’ouvrage. Ce tableau est suivi d’un 
court commentaire sur la répartition des poèmes dans les 
épitaphes des hommes et dans celles des femmes: 31 pour 
les hommes et 5 pour les femmes.

La bibliographie comprend deux sections, les «Sour-
ces épigraphiques» et les «Sources littéraires». Dans 
les deux sections, les sources sont classées dans l’ordre 
alphabétique de leur abréviation. Les «Sources épigra-
phiques» offrent trois rubriques: 1.1 Epigraphic sources, 
1.2 Other documentary sources, 1.3 Literary sources. Le 
classement alphabétique de la 1ère rubrique a été organisé 
à partir de l’abréviation du titre de l’ouvrage, ce qui pose 
tout de même un problème à un chercheur qui partirait du 
nom d’un auteur pour rechercher un titre. Il lui faudrait alors 
parcourir les 11 pages de cette rubrique pour trouver le 
nom de l’auteur, ou bien le rechercher dans l’index général 
(3e volume), où il trouverait le nom de l’auteur, mais sans 
les titres. Il devrait alors parcourir toutes les pages citées 
pour retrouver l’ouvrage qu’il cherche. N’aurait-il pas été 
plus simple de garder le même classement dans les Sources 
que dans les autres rubriques: l’abréviation du nom, suivie 
de celle du titre?

L’auteur a précisé qu’il n’avait retenu dans sa bibliogra-
phie que les ouvrages dont il s’était servi, et qu’il en avait 
consulté beaucoup d’autres, très attentivement. Il aurait 
peut-être été utile d’ajouter, dans une rubrique à part, les 
plus importants concernant l’épigraphie funéraire, parus 
récemment. Je me permets d’en signaler deux qui pourraient 
rendre service à ceux qui travaillent sur ce sujet:

GIUNTA, Roberta, Les Inscriptions funéraires de flaznî, 
IV e-IX e/X e-XV e siècles, Universita degli Studi per l’Africa e 
l’Oriente, Series Maior, Napoli, 2003, 500 p., 117 pl.

EL AOUDI-ADOUNI, Raja, Stèles funéraires tunisoises 
de l’époque ÌafÒide (628-975/1230-1574, Ministère de la 
Culture, Institut National du Patrimoine, Tunis, 1997, tome I, 
298 p.,71 pl.; tome II, 275 p., 37 pl. (malheureusement 
l’index de cet ouvrage n’est pas encore édité).

Le premier volume se termine par un petit glossaire 
arabe-anglais qui donne les mots arabes les plus importants 
utilisés dans les deux volumes.

Le volume II: SCHELLER, Marco, Epitaphs in Context, 
s’ouvre sur l’Introduction générale qui figure également 
dans le volume I, puisqu’elle est l’œuvre commune des deux 
auteurs. Elle est suivie du contenu détaillé des cinq chapi-
tres de l’ouvrage dont les rubriques sont classées selon la 
numérotation décimale, comme dans le volume I.

Le ch. 1 est consacré à la visite des tombes et des 
cimetières dans la culture islamique pré-moderne et aux 
pratiques qui y sont attachées. Dans l’introduction de 
ce chapitre, l’auteur rappelle que les épitaphes n’ont été 
écrites que dans le but d’être lues. Leur portée est variée, 
mais par-dessus tout, elles ont une fonction communicative 
et commémorative. Elles gardent vivante la mémoire des 
défunts, elles expriment ce que le défunt n’a pu révéler de 
sa vie, de ses espérances pour l’au-delà, de ses conseils aux 
vivants. Elles sont faites pour être lues et étudiées. Grâce 
aux épitaphes, le défunt communique avec les vivants. C’est 
une des raisons pour laquelle les visites des cimetières et 
des tombes sont une des expressions les plus importantes 
de la piété et de la dévotion en islam. Les trois premiers 
chapitres de cet ouvrage sont consacrés à ce sujet.

L’auteur précise, à propos de cette question, que les 
sources témoignent de l’existence d’une tension dans ce 
domaine entre la théorie et la pratique. Dans ce domaine, 
la théorie indiquant aux musulmans le comportement idéal 
qui doit être le leur, relève du fiqh (le droit musulman) et du 

©ilm al-furº© (les études légales). Ce sont ces ouvrages qui 
permettent de faire une étude sérieuse sur les visites des 
cimetières et des tombes. Mais les experts musulmans sont 
conscients du fait que leur orientation est principalement 
théorique. C’est pourquoi, pour tenter de trouver un pont 
entre la théorie et la pratique, ils ont eu recours à l’iftæ’, ré-
daction d’opinions légales appelées, fatwa, pl. fatæwæ, dans 
lesquelles étaient, et sont encore, posées des questions 
spécifiques révélant, le plus souvent, une certaine pratique 
en arrière-plan. L’auteur insiste également sur le rôle éminent 
que joue la Tradition (ÌadîÚ), dans ce domaine.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 120

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

Il est seulement nécessaire de se souvenir qu’il y a 
plusieurs sortes de discours littéraires qui expliquent et 
interprètent les concepts islamiques de la mort, de l’au-delà 
et des «empires» infernaux. Les plus importants de ces 
discours sont «Les livres de la mort», dont l’origine remonte 
au IIIe s. H., écrits par Ibn Abî al-Dunyæ qui couvrent tous les 
aspects de l’eschatologie musulmane et de l’au-delà. 

La tombe elle-même, précise l’auteur, a une place 
hautement significative à travers l’histoire islamique. Durant 
leur vie, beaucoup de musulmans ont consacré beaucoup 
de soin à leur demeure finale. Certains ont voulu creuser 
leur tombe eux-mêmes. On cite Abº Sufyæn b. al-ÎærîÚ qui 
creusa sa tombe, à Médine, trois jours avant sa mort (en 
l’an 20 H.) et bien d’autres! Certains testaient même leur 
tombe de leur vivant. Le fameux physicien Burhæn ad-Dîn 
al-Íabarî (mort au Caire en 687 H.), malade à la fin de sa 
vie, se fit transporter devant la tombe qu’il avait préparée 
pour lui et s’adressa à elle affectueusement «Ô ma chère 
petite tombe!»

Quelques-uns des grands cimetières des principales 
cités musulmanes prirent une place prépondérante dans 
l’histoire islamique et dans la piété populaire. La raison 
en est que beaucoup de gens désiraient être enterrés près 
des tombes de personnes célèbres par leur science ou 
leur piété. Parmi ces cimetières privilégiés, il faut citer le 
cimetière ⁄uzayræn, à Bagdad, près du mausolée de Abº 
Îanîfa (mort en 150 H.), le cimetière de la Qaræfa, au Caire 
qui s’est développé autour du mausolée de Ωæfi©î (mort en 
205 H.), etc.

L’auteur conclut l’introduction de ce premier et très 
important chapitre en faisant remarquer que la mort et la 
perte d’un être cher, ainsi que les stratégies pour réduire 
leur impact sur l’âme, ne sont pas spécifiques au monde 
musulman et sont partagées par bien d’autres cultures. Ces 
expériences vécues par tous les êtres humains éclairent 
souvent la littérature et la poésie où les manières spécifiques 
et les possibilités d’expression sont véhiculées à l’intérieur 
d’une culture et d’un langage donnés, rendant ainsi expli-
cites leur spécificité.

La vénération des tombes et leur visite, aussi bien que 
le culte funéraire, doivent être considérées comme l’une des 
particularités les plus importantes et les plus répandues de 
la piété musulmane. Cela était vrai, il y a plus de mille ans 
pour la période pré-moderne de l’islam, mais l’est encore 
aujourd’hui, en dépit des tentatives de beaucoup de moder-
nistes et de groupes néo-hanbalites qui tentent de supprimer 
ce qui leur paraît abusif dans ces usages.

Parmi les sunnites, ces rites et coutumes prévalent 
dans les régions Ouest et en Égypte. Dans les régions Est, ce 
sont principalement les chiites qui entretiennent les cultes 
funéraires attachés aux tombes des imæm. Encore plus à 
l’est (en Afghanistan, Pakistan et Inde), la vénération des 
tombes est associée au soufisme et aux sites funéraires 
des saints hommes (awliyæ’).

En ce qui concerne la visite des tombes, il y a toujours 
eu une cassure entre la théorie et la pratique, en particulier 
au sujet de la construction des mausolées et de l’apparence 
extérieure des tombes. Cependant, on ne peut pas dire que 
cette opposition était radicale, et que les deux partis étaient 
diamétralement opposés l’un à l’autre, car les savants sun-
nites étaient divisés dans leurs avis pour tout ce qui touchait 
à l’usage populaire. Beaucoup d’efforts étaient faits pour 
réconcilier les exigences de la théorie et les forces de la 
pratique devenue une sorte de norme. Certains ouvrages 
précisaient les règles à suivre (adæb al-ziyæræt ou ‡urº† 
al-ziyæræt) durant les visites des plus célèbres mausolées 
des saints et des cimetières. Ces règles étaient largement 
acceptées. Dans ces ouvrages, un chapitre était consacré 
aux coutumes décrites en détails.

Dans le chap. 1, l’auteur a accordé une grande im-
portance (157 p.) aux principaux aspects des visites aux 
cimetières et tombes en Islam, et s’attarde sur certains élé-
ments moins connus mais d’un intérêt certain. Le problème 
de la vénération des saints et du lieu de leur sépulture est 
un vaste champ de recherche ne pouvant pas être couvert 
entièrement, aussi l’auteur s’est-il particulièrement attaché à 
la question de savoir pourquoi, aujourd’hui, les gens visitent 
une tombe ou un mausolée, ce qu’ils attendent de cette 
visite et comment ils se comportent durant leur présence 
en ce lieu. Une large attention est également donnée aux 
ramifications des théories légales, sources parfois de gran-
des contestations. De plus, il est fait référence à certaines 
réactions de l’élite savante: chercheurs, scribes officiels, 
poètes et hommes de lettres, qui ont relaté les coutumes 
et les manières de penser du «peuple» et dont la relation, 
dans quelques cas, apparaît avoir été modelée par le désir 
qu’ils avaient de réconcilier les positions théoriques des 
personnages officiels et celles, réelles, auxquelles se ralliait 
le peuple. Enfin, la plus grande attention a été donnée au 
tombeau du Prophète, à Médine, dont l’importance et le 
rôle sont primordiaux en islam. La visite de sa tombe est 
l’exemple le plus marquant d’une pratique qui, à travers les 
siècles, a suscité les discussions les plus passionnées et, 
en conséquence, ayant eu, de loin, le plus d’impact sur la 
littérature et la poésie, sur les mentalités et les croyances.

La théorie musulmane au sujet de la position du Pro-
phète sur la question de la légalité des coutumes funéraires 
est fondée sur les quelques conversations, rapportées par la 
«Tradition», qu’il a eues sur le sujet et dont quelques-unes 
seraient négatives, mais auraient peut-être été interprétées 
de façon exagérée par leurs rapporteurs sunnites pour 
renforcer leur désaveu de toutes ces pratiques. Le Prophète 
aurait défendu de s’asseoir sur les tombes (al-Ïulºs ©alæ-l-
qubºr). Il y aurait eu ensuite abrogation de la défense, puis 
permission donnée. Les cas de la tombe de la mère du 
Prophète et des membres de sa famille ont ensuite été étu-
diés, suivis de l’exhortation du Prophète invitant ses fidèles 
à visiter les tombes, afin de se souvenir de la mort: itº 
mawtækum fa-sallimº ©alayhim wa Òallº ©alayhim fa-’inna 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 121

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

lakum fîhim ©ibra «Visitez vos défunts, demandez la paix 
et la bénédiction pour eux. En cela, vous serez un exemple 
pour les autres». L’auteur donne ensuite des informations 
historiques sur le débat légal autour de cette question. Il 
fait état des désaccords sur la question entre les divers 
savants. Certains, tels al-Tirmiƒî (mort en 279 H.) résumant 
la position de son temps, affirmait qu’il n’y avait aucun mal 
à visiter les tombes. Cette opinion concordait avec celle de 
Ωæfi©î et de Ibn Îanbal. Plus tard, le traditionniste al-Îækim 
al-Nisæbºrî (mort en 405 H.) déclarait valide la visite des 
tombes. Le mystique Abº ©Abd Allæh al-ΩaÏarî affirmait que 
la meilleure des choses que pouvait faire un novice était la 
visite des tombes des Saints. Le Ìanbalite Ibn al-Qayyim 
al-Íawziya (mort en 751 H.) déclarait que la visite des 
tombes était une sunna que le Prophète avait imposée à sa 
communauté. En revanche, Ibn Taymiya (mort en 728 H.), 
chef représentatif des néo-Ìanbalites, était connu pour être 
le plus violent opposant aux pratiques variées concernant 
celles liées à la visite des mausolées et des tombes. Marco 
Schöller donne le texte d’une fatwa de Ibn ÎaÏar al-Haytamî 
(mort en 973 H.), pour que le lecteur ait une idée d’une 
question posée et de la réponse donnée.

Question: «Est-il permis de visiter les tombes des 
saintes personnes, bien que des choses abominables s’y 
produisent, tels le mélange des hommes et des femmes et 
l’illumination (de la tombe) avec beaucoup de lampes?» Ré-
ponse: «La visite des tombes des saintes personnes est un 
acte vertueux et désirable». Le muftî ajoute des commen-
taires en citant des opinions légèrement différentes. Les 
arguments contre la visite des tombes sont ensuite exposés 
par l’auteur: ils visent surtout ce que les juristes appellent 
les innovations bid©a, telles les illuminations, citées ci-des-
sus, le fait d’embrasser la tombe ou de s’asseoir dessus. 
Certains savants vont beaucoup plus loin, tel al-Ωawkænî 
(mort en 1250 H.) qui voyait dans les visites des tombes des 
stratagèmes pervers de Satan, et dénonçait ces aberrations 
semblables aux pratiques des païens. Selon lui, ceux qui 
s’adonnaient à l’extrême à ces croyances en l’action des 
morts dépassaient la croyance des païens en leurs idoles. 
Bien avant lui, Ibn KaÚîr (le savant syrien, mort en 774 H.), 
s’érigeait déjà violemment contre l’extrême vénération des 
gens du peuple cairote pour le mausolée de Sayyida Nafîsa 
dont ils avaient fait une idole. Il rappelait que le Prophète 
avait donné ordre de niveler les tombeaux et de les détruire 
quand se manifestait une excessive vénération envers des 
êtres humains, ce qui était défendu.

La question de la visite des tombes et des cimetières, 
chez les chiites, ne fut jamais la source de controverses 
passionnées comme elle le fut chez les sunnites. Elle fut 
toujours reconnue et acceptée comme un des principaux 
éléments de l’islam chiite. Dès le début, le culte des morts 
se trouva connecté aux sites funéraires des membres de la 
famille de ©Alî (æl al-bayt ou ‘ahl al-bayt) dont descendaient 
les imæm qui étaient une partie intégrale de la croyance 
chiite. La visite des sépultures chiites était, pour les 

croyants, une garantie de l’intercession des défunts au jour 
du Jugement. Négliger ces visites était considéré comme 
un manque de foi, dont le résultat était une condamnation 
à l’enfer. Contrastant avec les écrits sunnites, les travaux 
chiites étaient remplis de longues litanies et de citations qui 
étaient récitées par les visiteurs des tombeaux des martyrs 
(qubºr al-‡uhadæ’). Typiquement chiites sont également les 
énormes collections de poèmes funéraires en l’honneur d’al-
Îusayn (assassiné à Karbala) et des membres de sa famille. 
Mises à part les tombes connues des imæm à Médine, en 
Irak et en Iran, on peut également avoir, au Caire, une idée 
de l’acceptation bienveillante des visites des tombeaux 
chiites dans les rangées de petits mausolées, ornant les 
rues de la capitale égyptienne, construits ou restaurés par 
les Fæ†imides, pour les tombes des membres éloignés de 
la famille ©alide, décédés au Caire. Elles étaient et sont 
probablement encore visitées quotidiennement.

Une rubrique est consacrée aux temps des visites 
funéraires. Sunnites et chiites ont opté pour le vendredi, 
incluant la nuit du jeudi au vendredi et le samedi matin, 
jusqu’au lever du soleil. La raison en était la croyance que 
les âmes des morts étaient présentes près des tombeaux 
entre le jeudi après-midi et le dimanche matin. De plus, il 
était rapporté que le Prophète avait coutume de visiter les 
tombes du cimetière Baqî© de Médine, le jeudi soir, et les 
tombes des martyrs, le dimanche. Des exceptions à ces 
habitudes existaient et existent encore dans différents 
endroits. Certains personnages très pieux, ascètes et mys-
tiques, visitaient les cimetières chaque jour.

Les visites des femmes dans les cimetières firent 
également l’objet de nombreuses controverses. Ibn ÎaÏar 
al-©Asqalænî fut le savant qui étudia le plus à fond ce problème 
pour résoudre les conflits qui éclatèrent violemment à diffé-
rentes reprises. La majorité des savants accordèrent le droit 
de visite aux femmes, s’appuyant sur le fait que le Prophète 
ne les avait pas exclues, que ©Æ’i‡a, son épouse préférée, 
avait visité la tombe de son propre frère et que Fæ†ima, sa 
fille, visitait souvent celle de l’oncle du Prophète, Îamza 
b. al-Mu††alib. Cependant, dans le Coran, il semble, d’après 
certains commentateurs, que les deux mots désignant les 
femmes qui visitent les tombes opposaient deux catégories 
distinctes: d’une part, les zæ’iræt al-qubºr et, d’autre part, les 
zawwæræt al-qubºr. Le premier correspondrait aux femmes 
qui restaient discrètes et faisaient de ces visites un acte de 
piété. Le second à celles qui se rendaient souvent dans les 
cimetières et étaient excessives dans leurs lamentations (al-
nawÌ). La fréquence de ces visites serait condamnée dans le 
Coran, mais non pas les femmes elles-mêmes. Selon al-©Aynî, 
savant Ìanafite, le droit de visite est permis aux femmes, 
comme aux hommes. Al-flazælî et les chafiites firent des visi-
tes une obligation pour les femmes. Il leur conseilla de visiter 
les cimetières dans des habits décents qui les protégeraient 
des yeux des hommes. Dans l’ensemble, les positions des 
sunnites sur cette question étaient divergentes, tout en étant 
modérées. Les véritables attaques contre le droit de visite 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 122

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

des femmes vinrent des malikites et spécialement du savant 
égyptien Ibn al-ÎæÏÏ (mort en 737 H. et contemporain d’Ibn 
Taymiya) qui consacra une grande partie de son ouvrage 
(Kitæb al-Mad≈al) à chercher une solution à ce problème. Sa 
première conclusion était d’interdire aux femmes de quitter 
leur maison et de visiter les tombes, même celles de leurs 
parents. Cette interdiction était toutefois nuancée par une 
annexe. Si elles respectaient la loi (al-‡ar©), en se couvrant 
et en ayant un comportement réservé, elles avaient la per-
mission de faire ces visites. Cette permission fut également 
accordée aux femmes âgées, mais refusée aux plus jeunes. 
Ibn al-ÎæÏÏ décrivit en détail tous les «abus abominables» 
qui lui furent rapportés et qui l’obligèrent à décréter ces réser-
ves. Mais certains malikites ne partagèrent pas son attitude, 
jugée encore trop conciliante, vu les écarts de conduite de 
certaines femmes dans les cimetières; l’historien égyptien 
al-Maqrîzî (mort en 845 H.) relate des faits où des femmes 
vinrent troubler, par leurs innovations et leurs clameurs, 
une cérémonie de récitation du Coran dans le mausolée 
de Lay† b. Sa©d. Plusieurs savants parlent de femmes qui 
venaient dans les cimetières du Caire se livrer à l’immoralité 
(fasæd) et à la séduction (fitna); tous ces faits obligèrent les 
musulmans sunnites à adopter une attitude plus sévère. En 
conclusion, la position moyenne des sunnites semble avoir 
été de considérer les visites des hommes recommandées 
et désirables, alors que celles des femmes étaient jugées, 
dans beaucoup d’exemples, comme négatives.

Parmi toutes les tombes, la plus visitée et la plus véné-
rée est, et a toujours été, dès les premiers siècles de l’Islam, 
celle du Prophète à Médine. Appelée al-ÌuÏra al-‡arîfa (le 
noble tombeau), al-qabr al-‡arîf (la noble tombe) ou simple-
ment al-raw∂a (le jardin), sa visite est considérée comme 
une bénédiction pour le croyant. Des ÌadîÚ rapportent que 
le Prophète aurait affirmé: «Celui qui visite ma tombe aura 
droit à mon intercession» (man zæra qabrî waÏabat lahu 
‡afæ©atî), «Celui qui me visitera – c’est-à-dire qui viendra à 
Médine - sera sous ma protection» (man zæra-nî – ya©nî ‘atæ 
al-Madînat - kæna fî Ïiwærî). Tous ces ÌadîÚ sont valables à la 
fois pour les sunnites et les chiites. La visite de la tombe du 
Prophète est unanimement agréée par les musulmans. Un 
érudit malikite est même allé jusqu’à écrire: «la visite de la 
tombe du Prophète est une obligation pour tout musulman». 
Cette visite était considérée comme un premier pas vers 
le paradis, mais elle était déjà, et, avec elle, toute la zone 
comprise entre la tombe elle-même et la chaire (minbar) 
de la mosquée du Prophète, «un des jardins du paradis» 
(raw∂atun min riyæ∂i -l-Ïanna). Ce ÌadîÚ devint plus tard un 
élément commun à toute poésie consacrée à la louange du 
Prophète. Ces traditions sont à l’origine du mot jardin (raw∂a) 
appliqué aux tombes, dans plusieurs régions islamiques. «Le 
croyant, dans sa tombe, est dans un vert jardin», peut-on 
lire dans un ÌadîÚ transmis par Ibn Mandah.

La tombe du Prophète occupe une place prépon-
dérante dans la poésie arabe qui célèbre la louange du 
Prophète (madÌ al-nabî). Les poèmes qui lui sont consacrés 

réunissent souvent les rites du pèlerinage à ceux de la 
visite de la tombe du Prophète et évoquent également les 
parfums suaves qui en émanent. Ces liens entre les deux 
événements sont acceptés par la majorité des sunnites 
trouvant légal d’aller visiter la tombe du Prophète après 
avoir accompli les rites du pèlerinage. Le voyage (raÌîl) 
vers la tombe du Prophète à Médine était l’objet, chez les 
chiites, d’un désir ardent (al-ta‡awwuq ilæ al-∂arîÌ al-‡arîf) 
qui s’exprimait dans leur poésie:

©aÏaban li-Ïismin bi-l-©Iræqi mu≈allafin
 wa fu’æduhu mafiran bi-™aybati mºla’
Une chose étonnante! Un corps laissé en arrière en Irak 
et un cœur séduit par ™ayba (un des noms de Médine (3)), 
brûlant avec passion.

À partir du VIe s. H., cette passion pour la tombe du 
Prophète conduisit les musulmans des régions occidenta-
les éloignées de l’Arabie, en particulier en Andalousie, à 
chercher des moyens de substitution pour bénéficier des 
bénédictions attachées à la visite de la tombe du Prophète. 
Ils pensèrent alors à confier à des musulmans qui se ren-
daient en Arabie une lettre que ceux-ci devaient déposer sur 
la tombe du Prophète. Cette pratique devint si courante que 
le contenu de ces lettres devint bientôt un véritable genre 
littéraire. Marco Schöller en donne de nombreux exemples. Il 
signale également le rôle important que joua au VIIIe s. H. Ibn 
Taymiya, théologien, jurisconsulte et Ìanbalite intransigeant, 
sur la question des visites des cimetières et des tombes. 
Il dénonça, à plusieurs reprises, la position des chiites. Il 
condamna la visite des tombes et prit soin de ne pas se 
prononcer lui-même trop clairement sur le problème précis 
de la visite de la tombe du Prophète à Médine, fait qui n’avait 
jamais été remis en question. La position irréductible de 
ce savant extrêmement cultivé, qui voyait dans les ziyæræt 
une continuation des pratiques du paganisme et déclarait 
à maintes reprises que le Prophète et les musulmans du 
1er siècle ne prenaient pas soin des tombes, déclencha une 
grave crise en 726 H. Ibn Taymiya fut jugé et emprisonné. 
Il mourut dans sa prison en 728 H.

L‘auteur étudie ensuite de façon détaillée les raisons 
qui amenèrent les tenants de la culture islamique à donner 
une telle importance à la visite des tombes et des cimetières. 
Il y voit d’abord l’influence du soufisme qui se développa 
dans les provinces orientales de l’empire musulman, dans 
les franges sahariennes et l’Afrique sub-saharienne, mais 
aussi celle des chiites qui contribuèrent beaucoup à dé-
velopper le culte des morts durant la période fæ†imide, en 
Égypte, et en Ifrîqiya. Ces pratiques, diffusées ensuite en 

(3) On trouve également ™æbatu, al-™ayyibatu et al-Mu†ayyibatu (Lane, 
Arabic-English Lexicon, part 5, p. 1901. D’après le dictionnaire Kazimirsky, 
t. II, 127, ce nom a été donné à la cité du Prophète, parce qu’elle contient 
le tombeau du Prophète, dont les restes mortels sont censés exhaler une 
odeur délicieuse, comme les restes de tous les hommes saints.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 123

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

Andalousie et au Maghreb, contribuèrent à un développe-
ment extraordinaire de la culture funéraire. De plus, il ne 
faut pas omettre, dans ces différents facteurs, l’influence 
de l’Égypte ancienne dont le culte des morts et les prati-
ques funéraires dépassaient de loin ce qui existe en Islam. 
Gérard de Nerval écrivait dans son journal: «l’Égypte est 
un vaste tombeau!».

Parmi les pratiques funéraires liées à la tombe du 
Prophète, Marco Schöller cite encore la terre de sa tombe, 
considérée comme la terre la plus précieuse du monde. La 
Tradition rapporte que Fæ†ima, la fille du Prophète, prit une 
poignée de terre de la tombe, juste après l’inhumation. Elle 
sentit son parfum et la mit sur ses yeux malades. ©Æ’i‡a fit 
construire un mur autour de la tombe, pour que les gens ne 
puissent plus en prendre la terre. Dans la première moitié 
du VIe s. H., le cadi ©ïyæ∂ déclara que la terre de la tombe 
du Prophète avait un plus haut rang que celle de la Ka©ba. 
Toutes ces croyances furent à l’origine des vers qui chantent 
le parfum de la terre de la tombe du Prophète ou ses effets 
bénéfiques, et figurent dans les poèmes à sa louange.
Turæbu marba©ihi al-raÌbi l-munîri bihi
 ‡afæ©º bihi ©aynî iƒæ mæ ‡affahæ al-ramadu
La terre de son vaste séjour, illuminé par lui,
 est la guérison de mes yeux, lorsque la
 chassie leur cause des douleurs.

La tombe du Prophète était également un lieu choisi 
pour la récitation des poèmes en son honneur. Le plus 
ancien connu était celui du poète syrien Ibn RawæÌa al-
Îamawî (mort en 585 H.). Un autre exemple est celui d’un 
poète andalou venu de Séville réciter un des poèmes de sa 
composition devant la tombe du Prophète. Marco Schöller 
cite également des savants venus en groupe visiter la tombe 
et prier pour le Prophète.

Un des mobiles qui incitaient les savants, les ascètes 
et autres gens à visiter les cimetières était également celui 
de la communication avec les défunts. Cette possibilité d’en-
trer directement en communication avec le monde inférieur 
attirait beaucoup d’hommes savants et pieux. Durant les 
périodes mamelouke et ottomane, le phénomène était large-
ment répandu. Un éminent historien et mystique yéménite, 
al-Yæfi©î (mort en 768 H.), rapporte qu’al-MuÌibb al-™abarî, 
un lettré de La Mekke, était venu visiter le cimetière de Zabîd 
avec le juriste et mystique Ismæ©îl b. MuÌammad al-Îa∂ramî 
(mort en 676/78 H.). MuÌammad lui dit: «Crois-tu que les 
morts parlent?» - «Oui, je le crois», répondit-il. «Regarde! 
Celui qui est enterré là m’a dit: «Je suis de la classe infé-
rieure du paradis» (ana min Ìa‡wî al-Ïanna). 

Ce besoin de communication avec le défunt incitait 
ceux qui croyaient à cette possibilité à venir souvent lui 
demander conseil et à rester devant la tombe ou à l’intérieur 
du mausolée et, parfois, y dormir, afin que le défunt puisse 
alors leur apparaître en rêve et leur donner les conseils 
ou informations demandés. Des discussions eurent lieu 
entre les savants musulmans, pour savoir s’il était, ou non, 

permis de dormir dans un cimetière ou à l’intérieur d’une 
mosquée. Les Ìanafites s’opposaient fermement à cette 
pratique, mais il est clair, d’après les exemples donnés 
par l’auteur, que ces pratiques continuèrent d’exister plus 
ou moins selon les époques. Dans la perspective de ces 
«communications», plusieurs autres questions sont expo-
sées concernant le défunt: connaît-il plus de choses que 
les vivants? A-t-il connaissance de leurs bonnes actions? 
Est-il capable d’entendre? Peut-il reconnaître les vivants 
qui viennent le visiter? Les questions sont nombreuses. À 
la suite de toutes ces questions, Marco Schöller cite deux 
versets coraniques qui ont le mérite de répondre clairement 
à ces questions: «Les morts ne sauraient être égalés aux 
vivants...Tu ne peux faire entendre ceux qui sont dans les 
tombes» (XXXV, 22 et XXVII, 80). 

L’auteur a ajouté deux fatwa qui témoignent de la po-
sition de leurs auteurs et de la manière dont ils la justifient. 
La première a été rédigée par ©Izz ad-Dîn Ibn ©Abd as-Salæm 
en 660 H. La question posée était: «Les défunts ont-t-ils, 
ou n’ont-t-ils pas conscience de la présence de ceux qui les 
visitent?» Réponse: «Il est évident que le défunt reconnaît 
celui qui le visite, puisqu’il nous a été ordonné de le saluer 
et la loi ne nous commande pas de nous adresser à quel-
qu’un qui n’entend pas. De plus, un savant a déclaré que 
les esprits des morts s’attardaient à l’entrée des tombes. 
Nous savons par l’Envoyé de Dieu qu’ils seront châtiés dans 
leur tombe. Se tenir devant une tombe (litt. à la tête d’une 
tombe) et prier pour que Dieu lui pardonne est légalement 
correct. Mais Dieu est le plus Savant!»

Une fatwa fut rédigée, 300 ans plus tard, par Ibn 
ÎaÏar al-Haytamî. À une question semblable, la réponse 
fut: «Le défunt est capable d’entendre les salutations de 
ses visiteurs, mais il est incapable de leur répondre!».

Une autre section est consacrée à la «vie» des défunts 
dans leur tombe (©ay‡ al-æ≈ira ou encore al-Ìayæt allatî fî-al-
qabr). Dans la Tradition, les âmes reviennent dans les corps 
des défunts qui sont dans les tombes pour qu’ils puissent 
subir les «châtiments de la tombe». Pas de possibilité de 
châtiment si le défunt ne peut ni comprendre ni sentir. Cette 
vie qui est dans la tombe vient après l’interrogatoire. Beau-
coup de traditions sont liées à ce concept. Par ailleurs, les 
martyrs et les prophètes sont considérés «vivant et priant» 
dans leur tombe par la Tradition sunnite qui s’appuie sur le 
verset du Coran III, 169: «Ne crois point que sont morts ceux 
qui ont été tués dans le Chemin d’Allæh! Au contraire, ils sont 
vivants. Ils seront pourvus de biens auprès de leur Seigneur.» 
Mais pour les autres défunts, la tombe est un lieu de solitude, 
même si le défunt est inhumé avec une autre personne, car 
les défunts ne peuvent pas communiquer entre eux. Les 
nombreux cas qui sont rapportés par les uns ou les autres 
de mystiques défunts ayant fait des gestes, ou parlant après 
leur mort, ou même apparaissant sous la forme de fantômes, 
d’esprits hantés (les revenants), relèvent du folklore funéraire 
et n’ont jamais connu la vogue qu’ils avaient dans l’Europe 
chrétienne ou dans la culture classique chinoise.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 124

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

Un autre phénomène est plus spécifique des pays 
musulmans: le fait d’enseigner dans les sites funéraires. Ce 
fait est lié à l’existence des zæwiya, des madrasa, des ribæ† 
(couvents de soufis) qui appartenaient à de vastes structures 
funéraires ou bien étaient localisés près d’elles. Beaucoup 
d’étudiants et de soufis vivaient sur ces aires, y habitaient 
même parfois, ou devaient les traverser quotidiennement. 
La ville du Caire est un cas particulièrement significatif. Elle 
présente un grand nombre de constructions situées au nord 
et au sud des immenses cimetières de la Qaræfa, surtout 
dans le quartier du mausolée de Ωæfi©î où étaient également 
situés les tombeaux des souverains ayyoubides (∑alæÌ ad-
Dîn et al-Malik al-Kæmil MuÌammad b. al-©Ædil). Par ailleurs, 
l’adjonction de madrasa aux mausolées renforça encore 
cette tendance à regrouper des constructions près des cime-
tières. Ces institutions d’enseignement avaient souvent été 
établies grâce à des fondations (waqf) de savants réputés 
qui avaient souhaité être inhumés dans les collèges qu’ils 
avaient fondés et où, parfois, ils avaient même enseigné. 
Ce type d’architecture complexe, particulièrement apprécié 
sous les Mamlouks, fut appelé «les collèges-tombeaux», 
dont Marco Schöller donne des exemples au Caire, mais 
également à Damas. Les défunts qui y étaient inhumés 
étaient censés bénéficier des nombreuses récitations du 
Coran qui s’y déroulaient. Celles-ci furent parfois contestées 
par des savants prétendant qu’elles ne pouvaient plus être 
bénéfiques aux morts, mais la tradition de ces récitations 
perdura et a toujours lieu de nos jours.

Marco Schöller consacre également une rubrique aux 
ascètes et ermites qui se retiraient dans les cimetières et 
en faisaient leur demeure. Des cas analogues existaient à 
l’époque médiévale dans les autres religions monothéistes, 
mais ces moines épris de solitude et de méditation choisis-
saient le désert pour trouver le silence et se livrer à la prière. 
L’auteur ne connaît qu’un seul exemple de moine chrétien, 
un certain saint Antoine, qui habitait dans une tombe, près 
de son village. Ce phénomène insolite attirait un grand 
nombre de curieux, aussi finit-il par quitter sa tombe et 
s’enfuir dans le désert. Pendant les deux premiers siècles de 
l’Islam, il était fréquent de voir des ascètes ou simplement 
des hommes pieux habiter dans les cimetières. Certains 
n’y demeuraient que de manière temporaire, d’autres y 
faisaient régulièrement des sortes de retraites et, enfin, un 
petit nombre s’y fixait de façon permanente. Ces derniers 
disposaient d’espace suffisant dans les vastes cimetières 
des grandes villes pour organiser leur vie comme ils l’en-
tendaient. Les plus connus sont les cimetières de Médine 
et du Caire (la Qaræfa). À l’époque mamlouke, et au-delà, le 
cimetière de la Qaræfa connut un grand nombre de visiteurs 
qui recherchaient parmi les épitaphes les nisba al-Qaræfî 
qui figuraient dans les noms des défunts, afin de connaître 
quels avaient été les «habitants» de ce cimetière.

En conclusion de ce chapitre, l’auteur se pose la ques-
tion de savoir quelle est la signification de tout ce matériel col-
lecté dans la perspective de l’histoire de la pensée islamique. 

Il relève toutes les oppositions, les contradictions qu’il a 
signalées dans les différents exposés sur les mérites des 
visites des tombes, sur la nature de la vie et de la mort dans 
l’au-delà. Il conclut qu’il n’est aucun récit qui soit susceptible 
d’offrir à lui seul une structure commune dominante. Ces 
manières alternatives de conceptualisation, ces différents 
discours se complètent les uns les autres dans une optique 
historique. Il serait imprudent de qualifier certains aspects ou 
discours d’être les seuls «véritablement islamiques». 

Le chap. 2 est consacré aux monuments funéraires 
et épitaphes dans la théorie et la pratique islamiques. Pour 
Marco Schöller, les inscriptions funéraires font partie des 
structures funéraires où elles sont réparties (cénotaphes, 
mausolées, tombes-mosquées…) et ne peuvent pas être 
étudiées sans elles. Les simples tombes distribuées en 
rangées, les cénotaphes, les mausolées couverts de dô-
mes, les grands complexes funéraires n’ont jamais cessé 
d’être critiqués sévèrement par les savants sunnites et les 
traditionnistes. En dépit de ces blâmes perpétuels, toutes 
les régions musulmanes possèdent des monuments et des 
tombes richement décorés. Tous les savants, musulmans 
ou orientalistes, sont d’accord sur le fait qu’aucun sujet 
n’a jamais été à la source d’un divorce plus profond entre 
la théorie et la pratique. Dans ces batailles perpétuelles et 
les luttes contre les «innovations» (bid©a), il convient de 
se référer aux points essentiels adoptés par l’ensemble de 
la communauté musulmane (iÏmæ©), mais ceux-ci varient 
obligatoirement selon les époques et les régions.

En ce qui concerne la forme et l’apparence des 
tombes, deux possibilités on été généralement acceptées 
par tous: un nivellement de la terre au-dessus de la tombe 
(taswiyat al-qabr) ou un petit tumulus (tasnîm al-qabr). 
Encore est-il qu’il y eut des controverses sur la hauteur à 
ne pas dépasser. Références ont été faites aux coutumes 
antéislamiques: 2 tumulus couverts d’une dalle de pierre, 
description citée dans une mu©allaqa du poète ™arafa b. al-

©Abd, lourdes charges de terre mélangées à des pierres dans 
la tombe de Îamza b. al-Mu††alib, l’oncle du Prophète, etc. 
La Sunna du Prophète a conforté l’option du nivellement 
de la tombe, ce dernier ayant fait niveler la terre au-dessus 
de la tombe de son fils ©Abd Allæh, mort en bas âge. Les 
«Compagnons» du Prophète et les premiers califes, dont 
©UÚmæn, ©Umar II b. ©Abd al-Azîz ont été mentionnés comme 
ayant fait niveler leur tombe. Ce nivellement symbolisait 
l’égalité des croyants, dans la mort comme dans la vie. 

Mais le modèle à suivre, irréfutable pour tous, était la 
tombe du Prophète qui, jusqu’au IIe s. H., resta nivelée. Aussi, 
lorsqu’il fut question d’élever son tumulus, la controverse 
fut vive. Il le fut cependant. Un Médinois rapporte qu’il vit la 
tombe du Prophète sous le califat de ©Umar b. ©Abd al-©Azîz 
et constata qu’elle était élevée de quatre doigts au-dessus 
du nivellement de la tombe.

Une rubrique a été consacrée par l’auteur à la licéité 
des plantes et des fleurs sur les tombes. Généralement, la 
coutume était tolérée, parfois même encouragée (Íalæl 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 125

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

ad-Dîn al-Suyº†î disait: «Elles louent Dieu et tiennent com-
pagnie aux défunts»), mais certains l’ont critiquée à cause 
de la ressemblance qu’elle suggérait avec les tombes des 
chrétiens. Néanmoins, beaucoup de tombes sunnites étaient 
ornées de plantes et de fleurs, régulièrement soignées. On ar-
rosait les tombes, mais l’eau n’était pas considérée partout 
comme bénéfique, car, en cas de trop grande abondance, 
elle pouvait transporter des matières considérées comme 
impures. Parfois, on aspergeait également les tombes avec 
de l’eau de rose. Cette coutume était rejetée par les uns 
et recommandée par les autres car, selon al-Subkî, «elle 
favorisait la visite des anges qui aimaient son parfum».

Marco Schöller étudie ensuite le problème des plus 
grandes structures funéraires: cénotaphes (tæbut, Òandºq, 
tarkîba, nuÒb), mausolées (qubba, turba) et cimetières. 
Malheureusement, il ne précise ni la chronologie, ni les 
régions concernées par l’emploi de ces termes. D’une façon 
générale, tout ce qui est «solide» dans les constructions 
au-dessus des tombes est prohibé, mais le problème est 
plus complexe qu’il n’y paraît. Il s’agit de savoir, plus 
précisément, ce que signifie «au-dessus de la tombe». 
Faut-il distinguer un enclos, une bordure en pierre autour 
de la tombe, d’une turba, d’une coupole ou d’un mausolée 
qui sont des structures beaucoup plus importantes? La 
Tradition se réfère d’abord à la parole du Prophète: nahæ... 
‘an yubnæ ©alayhi («Il a défendu de construire au-dessus 
d’elle»). Mais, construire quoi? Les juristes de différentes 
écoles sont loin d’être d’accord sur le contenu du mot. Pour 
les chafiites et les Ìanbalites tout est interdit (il ne faut 
utiliser ni pierre, ni brique, ni plâtre). Pour les malikites, un 
petit enclos en pierre était accepté, pour les chiites, le plâtre 
était accepté . Ce manque d’unanimité ouvrait la porte aux 
dérives. Pour éclaircir le problème, les juristes distinguèrent 
les cimetières communaux (al-maqbºra al-musabbala, dits 
aussi al-muÌabbasa), des cimetières privés (waqf) qui 
relevaient d’une interprétation légale. Dans les cimetières 
communaux, où étaient inhumés les défunts résidant dans 
la ville avant leur mort, toute construction était interdite. 
Dans les propriétés privées où étaient enterrés ceux qui 
voulaient être inhumés chez eux, les constructions étaient 
blâmables (mubæÌ), mais non interdites (makrºh). Chacun 
était libre de préparer son terrain pour sa future tombe. 
Toutefois, l’inhumation dans un cimetière commun était 
vivement recommandée.

Le creusement des tombes, effectué normalement par 
des professionnels (nabbæ‡ºn), donnait parfois lieu à des 
entorses à la règle commune. Parmi ceux qui creusaient 
eux-mêmes leur tombe dans les cimetières communautai-
res, certains craignaient que celle-ci ne soit ouverte avant 
leur mort, et qu’un locataire inconnu prenne leur place. Au 
Caire, le fait était assez courant à l’époque mamlouke, tant 
la place manquait dans les cimetières. C’est pourquoi, les 
propriétaires des tombes protégeaient la leur par un petit 
mausolée qui leur servait d’abri, surtout lorsqu’un transfert 
du défunt était prévu pour quelque raison que ce soit. Le 

fait était courant, lorsque le défunt était mort à l’étranger. 
La famille, craignant que les ablutions, les prières et rites 
funéraires n’aient pas été accomplis conformément à la 
tradition, prévoyait une autre inhumation. Dans de tels cas, 
un petit mausolée était souvent ajouté à la tombe. Des 
exemples en sont encore visibles dans les cimetières de la 
Qaræfa, au Caire, dans ceux du Mont Qæsiyºn, à Damas et 
dans ceux de Médine.

Les cimetières communaux étaient localisés à 
l’extérieur des villes. Rarement on trouvait un cimetière 
intra-muros. Dans la plupart des villes, les cimetières com-
mençaient à la sortie des portes et s’étendaient à l’extérieur 
des remparts. Certains portaient d’ailleurs le nom de la porte 
qu’ils jouxtaient (cimetières de Bæb al-Kºfa à Bagdad, de 
Bæb al-∑afiîr à Damas, etc.). Les petits cimetières qui étaient 
situés à l’intérieur des villes résultaient du fait qu’aux IVe 
et Ve siècles de l’Hégire, certaines personnes avaient de-
mandé d’être inhumées dans leur propre maison. Lorsque 
la famille était grande, les tombes devenaient vite un petit 
cimetière. Cette pratique était désapprouvée læ tatta≈iƒº 
buyºtakum qubºran («Ne transformez pas vos maisons en 
tombeaux!»), disaient les prédicateurs. Il était cependant 
difficile d’interdire cette pratique, la tombe du Prophète ayant 
été creusée dans sa maison. Celle-ci disparut peu à peu, à 
partir du VIe s. H. Des tombeaux furent alors construits dans 
des madrasa, des mosquées, des hospices Òºfî, qui furent 
aménagés en mausolées. Le plus ancien connu est celui de 
∑alæÌ ad-Dîn al-Ayyºbî, construit à Damas en 592 H. et que 
l’on visite encore aujourd’hui. Dans les régions musulmanes 
de l’Ouest, peu de mausolées subsistent encore. Grâce 
aux textes, on connaît l’existence de celui d’Abº-l-Mu†arrif 
b. Fu†ays, juge et vizir de Cordoue.

Concernant cette question de la construction au-des-
sus des tombes, Marco Schöeller en expose la théorie et 
la pratique. En dépit de l’orientation générale, les savants 
sunnites alléguaient que ces constructions étaient parfois 
nécessaires dans certains cas, principalement pour protéger 
la dépouille des défunts contre les fléaux naturels telles les 
inondations, fréquentes à La Mekke et à Bagdad, ou contre 
la malice des hommes et des animaux, surtout lorsque les 
tombes n’avaient pas été creusées assez profondément. Tel 
fut le cas célèbre d’Ibn az-Zayyæt, vizir du calife abbasside 
al-Mu©taÒim, dont la dépouille fut dévorée par les chiens. 
Lorsque les savants n’étaient pas d’accord sur le bien-fondé 
de ces constructions, il arrivait que les gouverneurs tran-
chent la question eux-mêmes. Le mausolée de ∑æfi©î en est 
le meilleur exemple. En dépit de l’opposition, stipulée claire-
ment par le savant avant sa mort, et celle de ses disciples et 
des muftis, le souverain ayyºbide Malik al-Kæmil, généreux 
donateur du cimetière de la Qaræfa, usa de sa plus haute 
autorité pour faire construire un nouveau mausolée à l’imæm 
de l’école juridique la plus populaire en Égypte. Les stipu-
lations testamentaires émises par certains personnages 
célèbres demandant qu’aucune construction ne soit élevée 
sur leur tombe, même si ces demandes étaient gravées dans 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 126

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

leur épitaphe, étaient généralement considérées invalides, 
eu égard à la volonté des gouverneurs et à la piété populaire. 
Les multiples constructions de mausolées ou cénotaphes 
des souverains et émirs mamloukes en témoignent encore 
aujourd’hui. Le sultan Baybars voulut, à la fin de sa vie, 
satisfaire les récriminations des autorités religieuses lui 
demandant de faire nettoyer toutes les constructions du 
cimetière de la Qaræfa. Après avoir accédé à leur requête, 
il partit en Syrie où il mourut. Rien ne fut exécuté de son 
plan. Les mausolées sont toujours là!

Les autres types de constructions funéraires, tentes 
étendues sur la tombe, cénotaphes, dalles sculptées, 
cercueils, sont soumis aux mêmes interdictions et aussi 
aux mêmes aléas. L’usage des tentes funéraires (miÂalla, 
≈aybæ’, parfois même qubba) remonte au début de l’Islam. 
La Tradition rapporte que le futur calife ©Umar fut chargé 
d’étendre une tente sur la tombe de Zaynab, l’épouse du 
Prophète. Il en fut de même de la tombe du frère de ©Æ’i‡a. 
L’auteur donne de nombreux exemples plus tardifs, dont 
celui de la tombe d’al-Qæbisî, célèbre juriste malikite de 
Kairouan, mort à la fin du Ve s. H.; une tente resta étendue 
sur sa tombe, une année durant, pour que l’on puisse réciter 
le Coran à son ombre. Un des avantages des tentes, retenu 
plus tard par les muftî, était de cacher les femmes qui s’y 
réfugiaient au regard des hommes, Quant aux cercueils, le 
discours eschatologique les liait à l’enfer. Il fallut attendre le 
Xe s. H. pour reconnaître les avantages qu’ils offraient pour 
préserver la dépouille du mort de l’humidité, de la dégra-
dation par les insectes et autres animaux, mais surtout ils 
devenaient nécessaires, dans les cas où le corps du défunt 
devait être transporté d’un lieu à un autre.

Une rubrique traite également d’une question toujours 
d’actualité, à savoir le fait de toucher et d’embrasser le 
tombeau ou le cénotaphe des défunts durant les visites des 
cimetières et mausolées. À l’instar de toutes ces questions 
liées à la piété populaire, certains savants les condamnent 
et d’autres y voient un geste implorant l’intercession des 
saints auprès de Dieu. Les chiites font une obligation à leurs 
adeptes d’embrasser la tombe de ©Alî à NaÏaf et le cénota-
phe d’al-Îusayn, alors que la plupart des sunnites trouvent 
répréhensible d’embrasser, et même de toucher, la tombe 
du Prophète à Médine. Il y a cependant des exceptions de 
personnages notables, et non des moindres, qui pensent le 
contraire, tels Ibn Îanbal, Ibn ÎaÏar al-A‡qalænî, etc. Il n’y 
a pas de consensus (iÏmæ©) sur cette question.

En conclusion à l’étude de ces structures funéraires et 
architecturales, Marco Schöller estime que les VIe et VIIe s. H. 
ont été la grande époque de l’architecture funéraire, celle des 
constructions vastes et splendides. Bien que les Fæ†imides 
aient montré un grand intérêt pour les diverses expressions 
du culte funéraire, en ce qui concerne les membres de la 
famille de ©Alî, c’est cependant grâce à la croissance du 
sunnisme avec les SalÏºqides, puis ensuite les Ayyoubides, 
que l’architecture funéraire connut un véritable droit de cité, 
une diffusion et une acceptation plus larges.

Deux autres problèmes suscitant des controverses 
entre les savants musulmans ont retenu l’attention de 
l’auteur. Tous deux concernent l’autorisation, ou l’interdic-
tion, de poser sur les tombes des palmes (ou du basilic) 
ou des pierres. Pour ce qui est des végétaux, les partisans 
de l’autorisation s’appuient sur l’exemple du Prophète qui, 
selon la Tradition, avait déposé des palmes sur des tombes 
en vue d’apaiser la souffrance de défunts supposés devoir 
affronter les châtiments de la tombe. D’après les traditions 
chiites, deux palmes fraîches devaient être déposées 
sur le corps du défunt avant l’inhumation, l’une à la tête, 
l’autre aux pieds. Il semblerait que ces coutumes, dont la 
signification varie selon les différentes traditions, n’aient 
été adoptées qu’au tout début de l’Islam. Elles auraient été 
abandonnées, parce qu’elles évoquaient des coutumes 
chrétiennes. Ibn ÎaÏar al-©Asqalænî donna une fatwa dans 
laquelle il recommanda cette pratique. Mais les malikites, et 
surtout Ibn al-ÎæÏÏ, l’éternel opposant, contesta vivement 
cette coutume. Le problème des pierres est lié au précédent, 
compte tenu de leur signification. Les pierres ou fragments 
de rocher ont en effet pour fonction de signaler la présence 
d’une tombe. Le Prophète aurait inauguré lui-même cette 
coutume en déposant un gros fragment de rocher sur la 
tombe de ©UÚmæn b. Ma©Âºn, son frère de lait décédé en l’an 
3 H., puis sur les tombes de tous les muhæÏirºn enterrés 
à Médine, pour que l’on puisse reconnaître leur dernière 
demeure. Il fit de même, lorsque son fils Ibræhîm décéda. 
En dépit des différentes relations de la Tradition sur cette 
volonté du Prophète de signaler les tombes, il semble que 
leur repérage ne fut pas encouragé. D’après les décisions 
des muftî, il était répréhensible de planter un bâton en bois 
sur une tombe, ou tout objet susceptible de s’enflammer, ou 
d’avoir été en contact avec le feu, telles les briques cuites, 
cela étant un mauvais présage en regard de l’enfer.

En dépit des rapports qui prétendent le contraire, la 
littérature légale a encouragé le marquage des tombes pour 
suivre les directives du Prophète. Les Ìanbalites déclarèrent 
désirable de marquer les tombes par des pierres, du bois ou 
n’importe quel autre matériau. Les malikites considérèrent 
que l’emploi des pierres, inscrites ou non, taillées ou non 
taillées, du bois ou de tout autre matériau était indifférent, 
tant qu’il n’y avait pas d’inscription gravée dessus. Cepen-
dant, quelques malikites s’opposèrent à cette attitude qu’ils 
jugeaient une «détestable innovation (bid©a)».

D’utiles précisions terminologiques concernant les 
différents termes utilisés pour désigner toutes ces pierres, 
stèles, dalles, colonnes, etc., inscrites ou non inscrites, 
appelées, à partir du IX es. H., d’un terme commun à toutes, 
‡æhid, plur. ‡awæhid, introduisent la question primordiale 
des inscriptions gravées sur ces multiples supports. La 
première référence sur la question est l’interdiction abso-
lue du Prophète d’écrire sur les tombes. Durant la période 
de formation de l’Islam, le problème ne fut pas soulevé. 
L’interdiction du Prophète fut respectée. La première in-
tervention juridique sur la question fut celle du malikite 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 127

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

Ibn al-ÎæÏÏ, né au Caire, en 737 H. qui se préoccupa 
d’abord des endroits où les textes étaient inscrits. D’après 
lui, les versets coraniques ne pouvaient être inscrits sur 
une pierre qui pourrait être retournée. Le nom de Dieu et 
celui du Prophète seraient alors face contre terre, ce qui 
serait une faute très grave. Il était nécessaire de veiller 
à ce que le nom du défunt et la date de sa mort soient 
inscrits du côté de sa tête, de ne jamais graver le texte 
d’une épitaphe sur une construction au-dessus de la tombe, 
ou sur une colonne, ce qui était absolument défendu, etc. 
Toutes ces précautions nous indiquent qu’à cette époque 
la présence des épitaphes était un fait dont les juristes 
devaient s’accommoder. À la fin du IXe s. H., as-Suyº†î 
précisa quelques points particuliers, telle l’interdiction 
d’écrire les noms et date du décès du défunt. Au Xe s. H., 
Ibn ÎaÏar al-Haytamî, grand juriste mekkois, présenta une 
fatwa faisant une mise au point sur cette question. Il men-
tionna l’interdiction absolue, dans les premiers temps de 
l’Islam, mais également le changement d’optique apporté 
par le traditionniste mekkois Abº ©Abd Allæh al-Îækîmî 
an-Nisæbºrî qui, conscient du divorce entre la théorie et la 
pratique (tous les musulmans de l’Est comme de l’Ouest 
faisant graver des épitaphes sur leur tombe), suggéra que 
ceux-ci étaient au courant de l’interdiction des premiers 
temps, mais avaient adopté une position différente sous 
l’influence de savants contemporains qui ne déclaraient 
plus détestable cette coutume. Ainsi, as-Subkî (mort en 
756 H.) avait déclaré que poser sur une tombe un objet qui 
identifiait le défunt était recommandable. Un savant sunnite 
du début de l’époque ottomane, ayant pris connaissance 
de la fatwa de Haytamî, adopta les décisions des savants 
du VIIIe s. H., assez tolérants sur la question de la gravure 
des épitaphes, de l’identification des défunts, des citations 
des versets coraniques et même de la poésie.

L’auteur donne également quelques précisions sur la 
manière dont étaient gravées les tombes, sur la réutilisation 
des stèles funéraires et sur la destruction des tombes. 

En conclusion de ce long chapitre, Marco Schöller 
constate que, durant les siècles de l’Islam pré-moderne, 
les épitaphes étaient considérées comme superflues et 
illégales par les juristes, exception faite des tombes des 
saints dont l’épitaphe contenait le strict nécessaire, en par-
ticulier le nom, pour permettre l’identification de leur tombe. 
Ces juristes jugeaient inutile de donner des informations 
concernant les défunts, non seulement sur les tombes, 
mais également dans les mausolées et les «mosquées-
tombes». Pour eux, le fait que les tombes soient anonymes 
ne diminuait en rien les bienfaits résultant de la visite des 
cimetières. En reconsidérant l’évolution des différentes 
positions des savants musulmans, il est possible, selon 
l’auteur, d’affirmer que la signalisation des tombes, par 
un tumulus, était jugée, non seulement permise, mais 
désirable. À part les quelques fatwa signalées entre les 
VIIIe et Xe s. H., il y a relativement peu de prescriptions 
dans la littérature légale et dans les collections de ÌadîÚ. 

Enfin, il faut également considérer le grand pourcentage 
de tombes sans épitaphe. Leurs titulaires n’étaient pas 
obligatoirement des gens obscurs. Il y avait parmi eux des 
savants réputés, des gens de «grand standing» et même 
des membres de la famille du Prophète. Il semblerait que 
le besoin d’écrire ait été moins intense dans le domaine 
des questions funéraires que l’on aurait pu s’y attendre, 
en se rappelant que l’écriture a toujours été un des traits 
dominants de la culture islamique.

Le chap. 3 traite uniquement du genre littéraire des 
ouvrages consacrés aux visites des cimetières et à leurs 
guides. Ils ont une importance primordiale pour qui s’inté-
resse à l’épigraphie funéraire, car ils contiennent un grand 
nombre d’épitaphes (cf. ch. 4). Vu le rôle éminent des 
cimetières et l’importance du culte funéraire en islam, ils 
furent à l’origine d’un genre littéraire qui leur était propre et 
contribuèrent à son essor. Ces guides (ouvrages et person-
nes) étaient à la disposition des visiteurs, non seulement 
pour les accompagner dans leurs visites des tombeaux, 
mais également pour éveiller leur intérêt à l’histoire de ceux 
qui y étaient inhumés. Les ouvrages se concentrent sur la 
topographie et la description des sites, mais consacrent 
également une grande place à la biographie des gens qui 
y sont enterrés. De plus, les guides chiites sont remplis de 
traditions et surtout de litanies à réciter, assimilés à une 
littérature de dévotion.

Les grands cimetières sont très fréquentés pour la 
baraka de leurs mausolées. Dans certaines régions (Égypte, 
Palestine, Syrie, Tunisie), des «tours» sont organisés afin 
de visiter les sites funéraires. Les sources littéraires donnent 
peu d’informations sur les guides qui les organisaient, mais 
il en est un, Sæsî az-Zawwær, très connu à Kairouan au XIXe s., 
pour les visites qu’il dirigeait dans les mausolées des saints 
dont il racontait la vie et les exploits.

Dans la littérature sunnite, peu d’ouvrages sont 
consacrés à ce sujet, mais il en est un, très connu et repré-
sentatif du genre, le Kitæb al-‘I‡æræt ‘ilæ ma©rifat az-Ziyæræt, 
(Introduction à la Connaissance des lieux à visiter). L’auteur, 
©Alî Abº al-Îasan al-Îarawî (mort en 611 H.), voyagea sans 
relâche et avait l’habitude de prendre des notes sur le haut 
des murs. Il visita les cimetières, mausolées et tombes 
dispersés dans le monde islamique entre le Maroc, l’Irak et 
le Yémen. Il s’intéressa aux grands cimetières de Bagdad, 
Le Caire, Damas, La Mekke et Médine, mais également 
aux sites moins connus en Anatolie, Sicile et Chypre. Il 
consacra un soin particulier à la Syrie et à la Palestine. Des 
centaines de sites funéraires et de mausolées sont décrits 
brièvement dans son ouvrage et même des monuments 
juifs et chrétiens. Il précise qu’il avait recueilli beaucoup 
d’épitaphes mais, malheureusement, celles-ci ne sont pas 
parvenues jusqu’à nous.

Les guides chiites, incluant les plus anciens cimetiè-
res, ont précédé de deux siècles les travaux sunnites. Ils 
offrent des litanies, mais ne donnent pas d’informations 
historiques.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 128

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

Les travaux littéraires sunnites traitant des sites 
funéraires sont répartis par zones distribuées d’ouest en 
est. Les premiers cimetières étudiés sont ceux de la ville 
de Cordoue auxquels ont été ajoutés les tombeaux des 
hommes vertueux (qubºr aÒ-∑æliÌîn). Le titre exact de 
l’ouvrage nous permet d’identifier ces hommes vertueux: 
les «Compagnons», ceux qui leur ont succédé, les sa-
vants en sciences religieuses et les ascètes (al-Tabyîn ©an 
manæqib man ©urifa bi-Qur†uba qabruhu min aÒ-ÒaÌæba wa 
al-tæbi©în wa al-©ulamæ’ az-zæhidîn). Le second travail sur les 
sites funéraires occidentaux fut consigné dans l’ouvrage 
Descrittione dell’Africa, où sont décrits, non seulement les 
cimetières hors des murs de Fès, mais aussi les mausolées 
des gouverneurs mérinides de Chella (915 H.). L’Égypte, 
classée dans les régions occidentales, possède un nombre 
impressionnant d’ouvrages de Ziyæræt (inventaire réalisé par 
Yºsuf Ræfiib). Les plus importants concernent les cimetières 
du mont Muqa††am par Muwaffaq ad-Dîn b. ©UÚmæn (mort en 
615 H.) et de la Qaræfa, par Ibn az-Zayæt (mort en 805 ou 
814 h.). Un Guide réalisé par Nºr ad-Dîn as-Sa≈awî (fin du 
IXe s. H.) est spécialisé sur les mausolées, les lieux bénis 
et les biogaphies.

La péninsule Arabique, avec les deux villes saintes de 
La Mekke et Médine, auxquelles il faut ajouter le Yémen, 
peut être considérée comme possédant les sites funéraires 
les plus vénérés et les plus visités.

La Mekke possède le plus étendu de tous les espaces 
funéraires du monde islamique. Son cimetière le plus célèbre 
est celui de Bæb al-Ma©læ, appelé également al-ÎæÏºn. Il est 
situé au nord du complexe du Îaram. Il contient la préten-
due tombe de ⁄adîÏa, la première épouse du Prophète, et 
certains affirment qu’Æmina, sa mère, y aurait été inhumée. 
Remarquons qu’aucune tombe des «Compagnons» n’y est 
signalée. D’éminents juristes, mystiques et poètes y sont 
inhumés. Deux «Guides» et un Dictionnaire biographique 
sont consacrés à cet espace funéraire. Le premier est dû 
au célèbre linguiste connu sous le nom d’al-Firºzæbædî (729-
817 H.) qui, à sa demande, a été enterré dans ce cimetière. 
Le second, composé par al-Ωaybî (779-837 H.) contient un 
grand nombre d’épitaphes ajouté aux descriptions, mais 
selon Marco Schöller, l’ouvrage est mal structuré.

Le plus grand cimetière de Médine, Baqî© al-flarqad, 
dans l’aire sud-est de la ville, a été révéré de tout temps, 
mais spécialement à l’époque mamlouke, lorsque Médine 
redevint le centre du savoir juridique. Le grand savant de 
l’époque, Ωams al-Dîn as-Sa≈awî (mort en 902 H.) y fut 
inhumé, près du mausolée de Mælik b. Anæs, fondateur du 
malikisme (mort en 179 H.), beau symbole de la renais-
sance de l’érudition dans la ville. Le «Guide» de ce cimetière 
fut composé en 718 H. par Amîn ad-Dîn al-Æq‡arî al-A≈læ†î. 
D’après as-Sa≈awî, le livre comprenait cinq chapitres, dont 
un était consacré aux règles régissant les visites de la tombe 
du Prophète et les mausolées des membres de sa famille 
et des premiers califes. 

Un grand nombre d’informations sur les espaces 
funéraires au Yémen sont contenues dans les histoires 
et les dictionnaires biographiques locaux, spécialement 
concernant les savants du Xe s. H. Toutefois, il n’existe, à 
la connaissance de l’auteur, aucun guide des cimetières 
yéménites pour la période pré-moderne. 

Les sites funéraires des grandes cités des pays mu-
sulmans de l’Est, telles Damas et Bagdad, figurent aussi 
parmi les plus importants. De plus, ces pays comprennent 
un grand nombre de mausolées, notamment à Jérusalem, 
Alep, Mossoul, Kºfa, signalés dans le «Guide» de Harawî 
(cf. ci-dessus). Trois ou quatre traités concernant les 
mausolées et cimetières de Damas sont connus, mais le 
maître en la matière est certainement an-Nu©aymî (non pas 
an-Na©imî) qui fit un dictionnaire biographique des savants 
chafiites enterrés dans le cimetière de Bæb aÒ-∑afiîr à Damas. 
Contrastant avec la Syrie, l’Irak possède très peu de «Gui-
des» sur les sites funéraires, probablement d’après l’auteur, 
parce que les «Guides» sunnites n’apparaissent pas avant 
le VIe s. H. Le premier connu est cité par Ibn RaÏab (mort 
en 795 H.) et aurait été composé par Ibn al-Íawzî (mort 
en 597/1200). Un second ouvrage, attribué à a‡-Ωîræzî, 
dont le titre complet est connu: al-Maqæbir al-ma‡hºra wa 
al-ma‡æhid al-mazºra. En Perse, le plus important «Guide» 
des cimetières d’une ville persane écrit en langue arabe est 
dû à Mu©în ad-Dîn Íunayd b. MaÌmºd a‡-Ωîræzî (mort après 
791 H.). Son travail est semblable à celui des Guides égyp-
tiens d’al-Muwaffaq ibn ©UÚmæn et Ibn Zayyæt.

Dans l’ensemble, le genre littéraire des visites et gui-
des des cimetières n’offre rien de moins qu’un miroir de la 
route suivie par l’histoire intellectuelle et culturelle durant la 
période pré-moderne. Si les vivants trouvaient les moyens et 
le temps d’écrire des livres sur les demeures de leurs morts, 
cela signifie qu’ils possédaient une culture florissante.

Le chap. 4 traite des épitaphes arabes dans les sour-
ces littéraires. L’auteur a constaté que, jusqu’à présent, les 
données des inscriptions arabes offertes par les sources 
littéraires avaient été négligées, celles-ci ayant surtout été 
exploitées pour reconstruire les données topographiques 
des cimetières et les détails de l’architecture des mausolées 
et autres structures funéraires. Elles ont été parfois consul-
tées pour identifier ou vérifier les inscriptions publiées dans 
les grandes collections, tels les CIA et RCEA, mais, à la 
connaissance de l’auteur, aucun effort n’a été fait pour re-
cueillir les données épigraphiques des sources littéraires.

Dans son étude, Marco Schöller divise ces inscrip-
tions en deux catégories: celles qui sont sur des objets 
portables (métaux, bois, céramique, anneaux, cloches et 
armes, etc.) et celles qui sont sur des monuments ou des 
structures fixes. Naturellement, les épitaphes appartien-
nent à la seconde catégorie. L’auteur est peut-être un peu 
excessif quand il affirme qu’aucun effort n’a été fait pour 
ce type d’inscriptions que le RCEA appelle inscriptions mo-
bilières. En effet, les musées de différents pays ont fait des 
efforts de publication de ces inscriptions, surtout dans les 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 129

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

catalogues d’expositions qui ont au moins le mérite de les 
faire connaître, ce qui n’empêche pas qu’il reste beaucoup 
à faire dans ce domaine (4).

Dans la poésie arabe, nous trouvons un nombre rela-
tivement important d’épitaphes funéraires, jamais gravées 
sur aucun objet, mais référencées comme appartenant à 
la première catégorie, celle des «inscriptions portables». 
En effet, parfois certains des vers de ces poésies ont été 
gravées sur des lampes, des carreaux de céramique, selles 
de cheval, épées, etc. Normalement, ces vers n’excèdent 
pas une ou deux lignes. Certains, parfois plus longs, ont été 
gravés sur des structures monumentales. Ils seront étudiés 
en fonction du rôle qu’ils ont eu dans leur contexte.

Trois tendances différentes ont été repérées quant à 
l’emploi de la poésie dans les épitaphes: pour leur impor-
tance dans la tradition monothéiste de l’Islam; pour leur 
esthétique et leur valeur d’exhortation à la vertu; pour les 
informations historiques et biographiques qu’elles offrent 
ou semblent offrir.

L’auteur donne des commentaires des citations d’épita-
phes dans les sources littéraires, dont nous ne rapportons ici 
que quelques aspects. Celles-ci ne remplaceront jamais les 
sources originales dans leur évidence historique, mais sont 
néanmoins valables, spécialement comme transmission 
littéraire des inscriptions, car elles peuvent aider à corriger 
les lectures erronées qui en ont été faites ou celles dont 
les ductus sont restés indéchiffrables. Dans cette rubrique, 
il présente les citations d’épitaphes dont l’origine n’est pas 
arabe, mais qui proviennent d’autres cultures: hébraïque, 
grecque, perse ancienne, sabéenne, himyarite, mais sont 
cependant toujours notées en caractères arabes. 

Dans le catalogue d’épitaphes, recensées dans les 
textes littéraires, que l’auteur met à notre disposition, il nous 
informe que sa sélection comprend seulement les inscrip-
tions qui contenaient des détails susceptibles d’apporter un 
certain intérêt et qu’il a éliminé celles dont le contenu se 
bornait au nom du défunt et à sa date de décès.

Les entrées des inscriptions sont classées dans 
l’ordre alphabétique de la première lettre de leur locali-
sation d’origine; les noms des sites sont présentés selon 
l’orientation ouest-est, déjà adoptée pour la présentation 
des «Guides» et les visites de cimetières. Les épitaphes 
dont l’origine géographique est inconnue sont classées 
dans l’ordre chronologique des sources d’où elles provien-
nent et les dates données sont celles mentionnées dans 
les épitaphes elles-mêmes. Quelques autres explications 
pratiques complètent cette présentation du catalogue des 
épitaphes. Celui-ci contient 237 épitaphes et s’étend des 
pages 338 à 573.

Pour chaque épitaphe, Marco Schöller donne les 
informations suivantes:

– sa localisation suivie de sa date, 
– des renseignements sur le défunt, sa date de nais-

sance, ses fonctions, suivis des références où il a puisé 
ces informations,

– les sources arabes et les études d’orientalistes 
concernant le défunt,

– la description de l’épitaphe, suivie du nom du mètre 
des vers cités,

– le texte arabe de la poésie, en translittération, suivi 
de la traduction en anglais,

– le commentaire des mots intéressants.
Ce catalogue, avec toutes ses références, constitue 

une étude nouvelle et précieuse pour tous ceux qui s’inté-
ressent à l’épigraphie funéraire, mais aussi à la poésie qui, 
dans ce contexte, a toujours été négligée dans les études 
épigraphiques précédentes. 

Le chap. 5 marque l’apogée du chapitre précédent (5). 
L’auteur y présente une épitaphe composée en forme 
de poème, à l’occasion de la mort d’un petit enfant, en 
359 H. (6) Il montre comment le poète a emprunté des 
fragments d’hémistiches ou tout au moins une partie de 
son vocabulaire dans des poèmes d’auteurs connus ou, vice-
versa, comment des auteurs plus tardifs se sont inspirés de 
quelques-uns de ses vers. Ainsi, à titre d’exemple, Marco 
Schöller a trouvé, dans un poème d’al-Mutanabbî (mort en 
354 H.), un parallèle au premier vers de l’épitaphe:
©In yakun mitta Òafiîran
 fa-l-‘asæ fiayru Òafiîrî  
Bien qu’il soit mort petit garçon
 la tristesse n’est pas petite.

Et quatre siècles plus tard, le poète Ibn Nubæta repre-
nait un vers inspiré de ceux-ci:
Qælº Òafiîran ‘inna wa rubbamæ
 kænat bihi -l-Ìasarætu fiayra Òifiæri
Ils ont dit (votre petit enfant) n’était qu’un petit garçon  
(et je dis) peut-être
 mais la détresse pour moi n’est pas petite 

La suite de l’analyse de l’épitaphe gravite autour du 
parfum du rayÌæn (basilic, mais également assimilé au 
myrte), auquel le petit enfant mort est souvent comparé. Le 
basilic est très présent dans la poésie arabe; il est appelé 
«ma plante parfumée». Les enfants sont dits rayÌænu qalbî 
(«parfum de mon cœur»). Al-Îasan et al-Îusayn, les deux 
enfants de ©Alî sont appelés «mes deux plantes odorantes». 
L’union des amants est assimilée à l’enlacement d’un rayÌæn. 
Le rayÌæn est une représentation du paradis, etc.

(4) Nous signalons également des ouvrages, en arabe et en anglais, sur 
les inscriptions des †iræz (tissus officiels dont les inscriptions donnent 
les noms des souverains qui les ont ordonnés et les ateliers qui les ont 
produits et leur date). Une thèse a été soutenue à Aix-en-Provence, par 
madame Khira Skik, sur les inscriptions des †iræz du Musée National du 
Bardo de Tunis, qui est en cours de publication. Naturellement, elles ne 
concernent pas l’épigraphie funéraire, mais appartiennent tout de même 
à la première catégorie des inscriptions « portables ».
(5) Dans ce chapitre, l’auteur a écrit les vers en caractères arabes.
(6) La date est donnée dans le tome I, p. 227.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 130

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

Le chap. 5 est suivi d’un appendice donnant les tex-
tes des poèmes-épitaphes du catalogue (p. 338-573) en 
caractères arabes. La bibliographie comprend 2 sections: 
les sources et la littérature secondaire. Les sources sont 
classées en 3 rubriques:

1. les sources épigraphiques où, à l’instar du tome I, 
les abréviations sont malheureusement classées à partir 
du titre (voir plus haut);

2. les bibliographies et catalogues de manuscrits;
3. les sources littéraires primaires où généralement 

l’abréviation du nom précède l’abréviation du titre.
Mais, souvent, le nom est si abrégé qu’il est assez 

difficile de le retrouver, d’autant plus qu’il forme un seul 
mot avec l’abréviation du titre qui ne comporte que 3 
lettres. Pour des étudiants ou des chercheurs débutants, 
c’est un peu difficile.

La seconde section comprend la littérature secondaire, 
qui ne comporte qu’une seule rubrique et dans laquelle le 
classement est plus simple: le nom de l’auteur est suivi de 
l’abréviation du titre. 

La bibliographie est suivie du glossaire arabe-anglais 
que nous aurions souhaité plus complet. Il est le même 
que dans le premier volume, et beaucoup de mots arabes 
figurant en translittération dans le texte des deux volumes 
sont absents du glossaire. De plus, ce sont, généralement, 
les mots les moins connus qu’il faut alors chercher dans 
des dictionnaires arabes, et dont certains ne figurent pas 
dans les dictionnaires les plus courants. Parfois même, il 
faut recourir au Lisæn al-©arab!

Le volume 3 comprend les indices, en anglais, des 
deux volumes. Les noms propres arabes sont en translitté-
ration. Dans leur préface, les auteurs expliquent qu’ils ont 
préféré, à un index cumulatif, distribuer ces indices en plu-
sieurs sections correspondant aux sujets qu’ils ont traités. 
Les onze index sont répartis de la manière suivante: 

1. Personnes, groupes, tribus et dynasties 
2. Sites, pays, régions et monuments
3. Mots, sujets, expressions et concepts
4. Les différentes appellations des personnes défun-

tes prématurément
5. Les prières dans les épitaphes arabes
6. Les professions et métiers dans les épitaphes 

arabes
7. Les titres des ouvrages arabes, des épîtres et des 

poèmes
8. Liste des sourates et des versets coraniques 

employés dans les deux ouvrages
9. Liste des références au Répertoire chronologique 

d’épigraphie arabe
10. Distribution géographique des épitaphes arabes
11. Liste en arabe des vers utilisés dans les épitaphes 

arabes, classés selon l’ordre alphabétique arabe et précédés 
du nom du mètre utilisé.

Ces indices sont très riches et très commodes à 
utiliser pour ceux qui connaissent le contenu des deux 

ouvrages. Ils ont d’ailleurs été pensés dans cette optique. 
Notons, toutefois, qu’un certain nombre de références de 
mots figurant dans les textes sont absentes. Mais pour des 
étudiants ou des chercheurs qui ne connaissent pas bien 
l’ouvrage et qui recherchent des informations précises sur 
un sujet, il n’est pas toujours simple de les trouver. C’est 
un parcours du combattant. S’il est permis d’exprimer un 
regret, c’est l’absence d’informatisation des textes des 
épitaphes, voire des volumes tout entiers, ce qui aurait 
permis d’ajouter un index cumulatif, sans effort, par l’emploi 
du logiciel Hypertext qui aurait fait tout le travail. Il est vrai 
que la saisie d’un ouvrage en traitement de texte demande 
beaucoup de temps, mais c’est un travail de secrétariat. La 
richesse et le sérieux avec lequel cette étude a été réalisée 
le méritent bien. On peut rêver de voir un jour ces deux 
volumes sur Internet!

Ce long compte rendu ne saurait se terminer sans un 
merci reconnaissant aux deux auteurs, pour tout ce qu’ils 
apportent de nouveau à la recherche en épigraphie arabe et 
les voies qu’ils ouvrent aux jeunes chercheurs qui désireront 
s’adonner à cette discipline trop délaissée.

Solange Ory 
Aix-en-Provence 

N.B.: L’importance tant matérielle que scientifique de ces 
volumes a conduit la rédaction du BCAI à accepter ce compte 
rendu d’une longueur exceptionnelle.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schöller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



