| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

Diem Werner & SCHOLLER Marco,
The Living and the Dead in Islam,
Studies in Arabic Epitaphs

Wiesbaden, Harrassovitz Verlag, 2004. 3 volumes,
1662 p.

Vol. 1: Diem, Werner, Epitaphs as Texts, XXIV +
633 p.

Vol. 1: Schoéller, Marco, Epitaphs in Context, XX +
681 p.

Vol. i Indices, 304 pages.

Les deux auteurs ont cosigné I'lntroduction générale
dans laquelle ils exposent les motivations qui ont été a
l'origine de cette somme impressionnante de travail. En
comparant la richesse des études mises a notre disposition
sur les questions concernant la mort et son impact sur
I'histoire culturelle et religieuse des sociétés médiévales
et «pré-modernes », en Europe occidentale et ailleurs, a
celles dont nous disposons sur le méme sujet, concernant
la civilisation de I'lslam, ils ont été frappés du retard et des
lacunes de nos connaissances dans ce domaine jusqu’alors
trop négligé par les orientalistes. lls se sont alors donné
pour but d’y remédier. A cet effet, ils attirent I'attention
sur le nombre considérable d’épitaphes funéraires, qui
s’étendent sur une aire géographique immense et variée,
et appartiennent a un vaste éventail chronologique. Ces
épitaphes, connues et publiées au moins en partie, ont été
insuffisamment exploitées par les orientalistes. Pourtant,
I'étude minutieuse de cette masse de documents originaux
met en lumiére, non seulement la signification de la mort,
de la sépulture, des rituels s’y rapportant, de la mémoire
mortuaire dans la civilisation islamique, mais témoigne
également des perspectives de la vie future et des relations
entre le monde des vivants et des morts. C'est dans cette
optique qu’ils ont orienté leurs recherches, en s’inspirant
des méthodes utilisées dans les monographies les plus
récentes. Celles-ci ont montré que I'épigraphie funéraire
fournit les exemples les plus pertinents de la signification
culturelle de la mort et de tout ce qui lui est attenant, mettant
ainsi en lumiére la permanence, a chaque génération, d’une
sorte de «moule » dans lequel s’ordonnent et s’articulent
les relations sociales, religieuses et économiques qui font
de la signification culturelle de la mort le point focal des
études présentes. Dans cette perspective, les deux auteurs
de ces trois volumes ont tenté de laisser parler les sources
elles-mémes.

Vu l'immense étendue du sujet, ils ont posé des bornes
a leurs investigations dans deux domaines:

— la chronologie, limitée a la période « prémoderne »
de la culture islamique, c’est-a-dire du début de I'lslam
jusqua la fin du Xi® s. Toutefois, quelques informations
concernant les périodes moderne et contemporaine sont
données occasionnellement, a titre de références.

— les sources littéraires, limitées aux sources de
langue arabe. Elles sont aussi nombreuses que possible et
offrent une grande variété de genres différents. Toutefois,
la source de base reste I'épigraphie arabe funéraire. Cer-
tains documents hébraiques et turcs ont parfois servi de
comparaison.

La méthode utilisée dans les deux études peut étre
décrite comme une approche phénoménologique qui a
pour but de reconstruire une partie substantielle de la
culture islamique pré-moderne, son discours spécifique, la
conception spirituelle qui I'a générée et a été générée par
elle. Le terme « dissection anatomique » pourrait, selon les
deux auteurs, décrire convenablement la démarche de leur
pensée, dans un sens analogue a celui qu’il a dans les
champs d’étude différents.

Les deux volumes sont complémentaires: dans le
premier, les sources des analyses ont été, en premier lieu, le
matériel épigraphique lui-méme : les textes des inscriptions
funéraires arabes déja éditées, inventoriées de la fagon la
plus exhaustive possible (quelques articles ont été introuva-
bles), puis le Coran, dont 'importance dans les inscriptions
funéraires est évidente par les citations qui y figurent, par
les nombreux concepts qu’il a inspirés, mais également
dans la forme et le style des inscriptions et des différents
discours funéraires. Il en est de méme de la Tradition (hadit),
source principale des concepts eschatologiques, ceux-ci ne
figurant généralement pas dans le Coran. Dans le second
volume, ce sont surtout les textes non épigraphiques qui ont
été retenus. Parmi les différents genres littéraires utilisés,
une trés grande attention a été donnée a la poésie. Dés la
période antéislamique, la culture poétique a joué un role
primordial pour exprimer les émotions, les sentiments, les
croyances, les convictions et les valeurs communes. Toute
une partie de la culture musulmane ne peut étre vraiment
comprise sans le recours a la poésie. D’une part, la poésie
est une source en elle-méme, dans la mesure ou elle est
citée dans les épitaphes, d’autre part, elle a permis aux
auteurs d’élucider certains concepts figurant dans les
épitaphes.

Quelques points techniques suivent ces indications:
maniére de présenter les différentes éres (hégirienne et chré-
tienne), dates, signes conventionnels utilisés en épigraphie,
bibliographie, propre a chaque auteur dans le volume dont il
est responsable, mais indices communs aux deux auteurs,
dans le volume 1. Quelques réflexions sur la présentation
de la bibliographie seront exposées ci-dessous.

Le volume I, d0 a Werner Diem, traite des épitaphes
considérées comme textes, éclairées parfois par des sour-
ces non épigraphiques (Coran, hadit, lettres de condoléance,
etc., susceptibles de préciser le background des épitaphes).
Il débute par une introduction que I'auteur consacre au dis-
cours relatif a la mort dans les épitaphes arabes. Il insiste sur
sa spécificité qui le distingue des autres discours ayant trait
au méme sujet dans les collections de biographies, discours
théologiques, poésies funéraires et jurisprudence. Le type

BCAI 21 — 2005 111
BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

de discours des épitaphes emprunte parfois un langage
préislamique, mais tente de I'islamiser comme le montre
cet exemple d’une priére adressée par un poete paien a sa
divinité : « Arrose la tombe du mort!» Lexpression dans
les épitaphes devient « Que Dieu arrose sa tombe avec les
nuages de Sa miséricorde ! ». Mais, c’est surtout a partir
du Ivé/x® s. que le langage rompt avec les formes héritées
des anciens, adopte le plus souvent en poésie le meétre
kamil, plus classique, et combine des éléments islamiques
avec des vers empruntés a la poésie ancienne, exprimant
la tristesse de la mort.

Avant d’aborder son sujet, I'auteur précise les sources
qu’il a utilisées pour réaliser son travail. La référence de
base est naturellement le RCEA (Répertoire Chronologique
de I’Epigraphie arabe), dont les 18 tomes publiés s'arré-
tent a I'année 783/1380. Tout en précisant qu'il restera
longtemps I'ouvrage de référence pour les chercheurs en
épigraphie arabe, I'auteur signale ses déficiences : manque
d’intérét des premiers épigraphistes pour les épitaphes a
contenu poétique ol les vers sont seulement indiqués par
le mot « poésie », manque d’addenda suffisants, rareté des
études funéraires de nombreux pays tels I'lrak, I'Arabie
Saoudite, etc.

Une mise en garde avertit le lecteur que certaines
autres éditions d’épitaphes, lui ayant servi pour sa recher-
che, ne sont pas toujours entiérement fiables. Il a tenté d’y
remédier dans la mesure du possible, en proposant des
corrections en notes. Toutefois, cela a été parfois impos-
sible, lorsque aucune photographie ne rendait compte du
document original.

A ce sujet, nous avons constaté 'absence totale, dans
les trois volumes, de la mention du Thésaurus o’Epigraphie
Islamique sur lequel travaille depuis plus d’une dizaine
d’années une équipe de chercheurs parisiens (V) dans
le but de corriger, compléter et rééditer sur C.D. le RCEA.
Sa consultation aurait pu parfois rendre service aux deux
auteurs. Dans une perspective différente, nous signalons
Pexistence du logiciel EPIMAC qui permet d’informatiser
des corpus d’inscriptions arabes. Une équipe de I'Université
de Provence et de ''/REMAM. (MMSH) d’Aix-en-Provence
et une autre en Tunisie travaillent avec ce logiciel, dans le
but d’analyser de fagon exhaustive les données des inscrip-
tions, de les informatiser et de les rendre accessibles a des
chercheurs de différents domaines %), grace a des menus
spéciaux accessibles dans la base, une fois la saisie de
Iinscription terminée : description des supports, répertoire
des décors, des formulaires, dictionnaire des racines extrai-
tes des mots constituant les formules, index des citations
coraniques et de hadit, répertoire onomastique, répertoire
des graphies de chaque inscription, décrites et analysées.
Toutes les informations données par ces différents menus
sont toujours accompagnées de leurs parametres chrono-
logique et géographique.

Pour remédier aux insuffisances du RCEA, les auteurs

ont recouru a de nombreux ouvrages et articles examinés
|

soigneusement. Toutefois, ne figurent dans la bibliographie
que ceux utilisés dans I'ouvrage présent.

Cing chapitres constituent le contenu de ce premier
volume. Chacun d’eux est précédé d’une introduction. Le
contenu du texte est présenté sous forme de rubriques et
de paragraphes classés selon le systéme décimal, avec
deux ou trois subdivisions.

Le ch. 1 donne un apergu des informations qu’offre
I'étude des épitaphes gravées sur les tombes des défunts,
sur leur vie, leur mort et leur devenir dans la tombe. Ces
données concernent leur identité civile, leur statut person-
nel, les facteurs qui ont modelé leur spécificité : facteurs
géographiques, historigues, religieux, culturels et sociaux.
Dans la mesure de ses possibilités, 'auteur a étendu ses
investigations a toutes les régions islamiques pour comparer
les données propres a chaque pays et, parfois, en a méme
dépassé les frontiéres, afin de confronter ses résultats a
ceux de I'étude des données analogues, recensées, par
exemple, dans les épitaphes des tombes juives. Nous pro-
posons un résumé de ce chap. 1, afin de donner aux lecteurs
une idée de la précision et du sérieux de cet ouvrage, mais
il estimpossible, dans un compte rendu, de le faire de fagon
aussi détaillée pour les autres chapitres.

Dans son introduction, I'auteur précise sa position par
rapport a celle de deux de ses principaux devanciers : Max
van Berchem et Janine Sourdel-Thomine. Pour le premier,
les épitaphes ne présentent en général qu’un faible intérét
historique, alors que la seconde y découvre «un fidéle
reflet de la richesse et du degré de raffinement atteint par
la société d’une époque, ainsi que du climat culturel et re-
ligieux dans lequel furent rédigées ces épitaphes qui nous
renseignent, parfois, sur la personnalité, 'entourage et les
opinions des défunts ». Si Werner Diem est d’accord avec
Max van Berchem sur le peu d’intérét historique des épita-
phes, il lui reproche d’avoir exclu I'histoire sociale, mais il ne
partage pas davantage I'opinion de Janine Sourdel sur les
informations fournies par les épitaphes sur la personnalité,
I'entourage et les opinions des défunts. Pour lui, exception
faite des épitaphes royales, la majorité des épitaphes ne
contiennent pas d’information explicite sur le défunt; elles
sont souvent limitées au nom et a la date de mort du défunt.
Son entourage n’est jamais mentionné dans les épitaphes.
Si une allusion est faite a certaines de ses opinions, elles
concernent uniquement les questions religieuses. Lunifor-
mité des épitaphes arabes tend a prouver I'égalité de tous
les hommes devant Dieu, ce qui correspond a une vérité de
I'enseignement de I'lslam. La fonction des épitaphes n’est

(1) Thésaurus d’Epigraphie Islamique, congu et dirigé par Ludvik Kalus,
4¢ et 5 livraisons : Inscriptions de I’Egypte, groupées avec les trois
livraisons précédentes (Maghreb, Péninsule d’Arabie et Asie Centrale),
élaborée par Frédérique Soudan, Paris et Genéve, 2003.
(2) Pour plus d’informations, consulter I'article de Solange
Ory, «L'épigraphie arabe aujourd’hui », Quaderni di Studi Arabi, Univer-
sita degli Studi di Venezia, n° 16, 1998, p.6-22.

|

BCAI 21 - 2005

BCAl en ligne

e

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

pas de donner des informations sur le défunt, mais de
révéler son identité de musulman. Les seules circonstances
de la vie du défunt, figurant généralement dans son épitaphe,
comprennent son nom et, parfois, la date de sa mort. Le
nom est habituellement composé de la kunya (pére de...),
du ism (prénom), d’un ou de plusieurs nasab (nom du pére,
du grand-pére, parfois de plusieurs aieux de la généalogie,
de certains personnages importants), de la nisba (mot
indiquant une relation d’origine a un nom de tribu, de ville,
d’appartenance a une école juridique, de personne célébre,
etc.). Le statut social peut, parfois, étre précisé (homme libre,
esclave, affranchi, épouse de, mére de, etc.). De précieuses
pages d’exemples, accompagnées de leurs références, enri-
chissent ces réflexions sur la maniére de présenter les noms
des défunts et donnent également des apercus des titres
honorifiques et des épithétes qui les accompagnent.
Quelques informations sont données sur les rares cas
ou la date de naissance du défunt est mentionnée. Ceux-ci
sont plutdt localisés en QOccident musulman (Espagne,
Maroc, Ifrigiya) et réservés aux personnages importants
(princes, gouverneurs, épouses et filles de chefs militaires,
savants, etc.). Le lieu d’origine du défunt n’est également
précisé que dans les cas ol celui-ci est inhumé dans un lieu
différent de son lieu d’origine. Il faut toutefois ajouter que
la ou les nisba, qui entrent dans la composition des noms
des défunts, sont des indications précieuses pour connaitre
leur lieu d’origine, méme si elles ne se bornent pas a cette
fonction. Parmi les éléments qui complétent I'identification
des défunts, lauteur a également ajouté les professions
que ceux-ci ont exercées. Malheureusement, elles sont
assez rares, mais vu leur intérét, il y consacre un passage
important. Il s’est surtout intéressé aux villes du Caire et de
Kairouan ou elles sont plus fréquentes. Il les a recensées
dans les différentes publications de leurs inscriptions et les
résume dans un tableau propre a chague ville, dans lequel
il mentionne le nom de la profession, sa fréquence, la per-
sonne a qui elle se rapporte (le défunt lui-méme, son pére, un
membre de sa famille, son maitre, etc.), sa référence et sa
date. Les conclusions qu'il retire de ses statistiques et des
comparaisons entre les deux tableaux sont intéressantes :
les différences relevées entre les professions exercées
par la population de ces deux grandes cités donnent une
idée de celles de la condition sociale de leurs habitants.
Ainsi, dans la ville du Caire, la plupart des professions se
rapportent surtout a des activités manuelles, artisanales
et commercantes ; seulement quelques rares professions
intellectuelles sont citées. Il est vrai qu’a I'époque étudiée
(Iveves. H.), les fonctions administratives étaient plutt exer-
cées par les coptes. Mais a Kairouan, grand centre malékite,
bon nombre de professions intellectuelles ont été recensées
(juges, professeurs, juristes, officiers du gouvernement,
personnages religieux, enseignants, etc.) et voisinaient avec
les professions artisanales. Lauteur a ensuite comparé ses
tableaux avec ceux de Goitein qui s’est intéressé au méme

sujet, en étudiant les documents de la Geniza. Les listes de
|

la Geniza donnent un nombre plus important de désignations
de professions (408) pour la seule ville du Caire, alors que,
dans les listes de Werner Diem, Le Caire et Kairouan réunis
n’arrivaient a atteindre que 125 désignations. Toutefois, les
listes de la Geniza étaient liées aux listes religieuses juives.
Lintérét de la comparaison réside surtout dans le fait que les
conclusions de W. Diem rejoignent celles de Goitein.

Parmi les circonstances de la vie des défunts relevées
dans les épitaphes, 'auteur mentionne leurs activités mé-
ritoires et les hauts faits qu'ils ont réalisés durant leur vie,
c’est-a-dire la connaissance du Coran, des sciences religieu-
ses, la pratique de I'ascétisme, le pélerinage et la guerre
contre les chrétiens (époque des Croisades). Certaines
épitaphes témoignent, assez rarement, de I'appartenance
du défunt a telle doctrine (le gadarisme) ou leur opposition
a telle autre (la position anti-mu‘tazilite, par exemple).

On trouve également, parfois, des témoignages rappor-
tant que, de son vivant, le défunt a engagé ses fils a croire en
lislam, a la Iégitimité des quatre califes et leur a conseillé de
faire 'aumone a un pauvre, la nuit du faylat al-qadr, comme
il est de tradition de le faire. D’autres exemples mentionnent
que le défunt avait exprimé la volonté qu’une coupole ne soit
pas érigée sur sa tombe, pour étre en conformité parfaite
aux prescriptions de la Sari‘a.

Daprés I'auteur, la mention des circonstances qui se
rapportent a la mort des défunts est plus fréquente dans
les épitaphes que celles qui sont relatives a leur vie. Ainsi,
la date des déceés, non précisée dans les deux premiers
siécles, apparait dés le 1 s. et, dés lors, est rarement
omise. Les noms des défunts et les dates de leur décés sont
devenus les informations « maitresses » des épitaphes. Les
dates sont souvent précisées trés exactement (jour, 'heure
méme dans quelques cas, mois et année), mais, souvent,
elles sont réduites au mois et a I'année (a noter un détail
spécifique a la Haute Egypte : le mois est souvent donné
dans sa forme copte). Quelques originalités concernant la
maniere de donner les dates ont été relevées : « mort le mois
de ‘arafat » (allusion a un des rites du pélerinage), « mort le
jour de ‘ayd al-kabir ». Certaines dates font méme référence
ades jours historiques (défaite des Tartares en 658/1260).
Les causes de la mort sont rarement mentionnées, excep-
tion faite lors d’événements exceptionnels (assassinats,
empoisonnements, guerres, épidémies de peste, morts de
nouveaux-nés, noyades, avec exemples a I'appui. Remarque
intéressante : les morts violentes sont exprimées a la forme
passive (qutila, tuwuffiya maqtalan, mazliman (souvent
combiné avec $ahid), ustushida, etc.).

Lendroit dans lequel la dépouille du défunt a été dé-
posée n'est mentionné que lorsque celui-ci n’est pas dans
les cimetiéres de sa ville. Ce peut-étre dans une mosquée,
une madrasa ou durant le pélerinage. Il arrive parfois que
I'épitaphe signale que le corps a été transféré (nugila) dans
un nouveau lieu, surtout lorsqu’il s’agit d’un personnage
officiel. De nombreux exemples sont donnés provenant de

différentes régions.
|

BCAI 21 - 2005 113
BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

Lage du mort figure rarement dans les épitaphes,
probablement parce que le jour de la naissance n’est plus
mémorisé, propose Paul Jolion, mais Werner Diem, tout en
accréditant cette idée, note que, vu le nombre impression-
nant d’épitaphes dont nous disposons aujourd’hui, les excep-
tions a cette habitude apparaissent importantes. Ainsi, 'age
des enfants morts prématurément est cité avec une grande
précision. Il en est souvent de méme pour les personnes
décédées a un age respectable, particulierement a I'époque
ottomane, ou encore pour les personnages importants. Des
exemples confirment cette remarque, mais W. Diem admet
qu’a I'époque médiévale les cas étaient plus rares.

Quelgues pages sont consacrées aux défunts morts
a I'étranger. Les musulmans considéraient qu’une telle
mort, loin de ses proches et de ses amis, équivalait a un
martyre. Lexpression man mata gariban mata Sahidan
(celui qui meurt (a) I'étranger, meurt en martyr). C'est
pourquoi, ils préféraient ramener leurs défunts dans
leur ville d’origine, mais ce transfert n’était pas toujours
possible et souvent 'inhumation avait lieu dans la ville du
déces. Qui gravait la pierre tombale ? Qui la payait ? Peut-
étre des coreligionnaires, une fondation pieuse ? Il n’y est
fait aucune allusion dans les épitaphes. Lauteur donne
différents exemples d’épitaphes de musulmans décédés
hors de leur lieu d’origine, mais en terre d’lslam, qui furent
inhumés dans une madrasa ou un mausolée construit pour
eux. Tel est le cas du Sayh bien connu, ‘Ali b. Abi Bakr
al-Harawi qui, aprés avoir beaucoup voyagé a travers le
monde, s’était finalement attaché au service du gouverneur
ayyubide d’Alep et y mourut. Aidé par son protecteur, il fit
construire une mosquée et un mausolée a I'extérieur de la
ville et y fut enterré dans un cénotaphe. Murs de la turba
et cénotaphe étaient recouverts d’inscriptions dont il ne
reste malheureusement que quelques témoignages. Dans
les inscriptions publiées, dont les erreurs de lecture ont
été corrigées par W. Diem, le Sayh est qualifié d’al-faqir
al-garib al-wahid (le pauvre, I'étranger, 'homme seul). Ces
qualificatifs témoignent de I'importance qu’accordent les
musulmans a la présence des leurs au moment de la mort.
Plusieurs autres exemples, pris dans diverses régions, pour
des personnes de conditions différentes et, aussi bien pour
les hommes que pour les femmes, dont I'épouse d’un émir
mameluk a Alep, fournissent un beau témoignage. Dans son
épitaphe, on peut lire .« saqa allahu turbataha wa rahima
garbataha » (« Que Dieu rafraichisse sa tombe et ait pitié
[de sa solitude] d’étrangére ! »).

Le ch. 1 s’achéve sur les particularités de I'inhu-
mation. Les dates, les lieux, les personnes chargées des
enterrements ne sont que trés rarement cités dans les
épitaphes. Celles dans lesquelles ils apparaissent sont
plutdt celles qui incluent un certain délai entre le transfert
du corps du défunt, de sa ville d’origine ou de résidence,
a I'endroit définitif de sa tombe. Il s’agit généralement de
personnages importants : souverains, gouverneurs, saints

et savants renommeés. Cependant, dans les épitaphes
|

égyptiennes, il arrive parfois que la date du décés précéde
immédiatement celle de I'inhumation: wa kanat wafatuhu
yawma al-tulata’ wa qubira gadata al-'arbi‘a’ (« [l mourut le
mardi et fut enterré le mercredi»). Il est de coutume dans
la plupart des pays musulmans que les défunts soient
inhumés dans un délai trés proche de leur mort. La cou-
tume est généralement d’un ou deux jours entre les deux
événements. Il arrive méme que le défunt soit inhumé le
jour de sa mort.

Les lieux d’inhumation ne sont généralement précisés
que dans les épitaphes des souverains, particuliérement au
Maroc. Ainsi en est-il d’un prince mérinide qui, selon son
épitaphe, mourut dans la nécropole de Chella en 769 H.
et n'y fut enterré qu’en 776 H. (6 ans et 7 mois aprés sa
mort). Entre temps, il avait été enterré dans un endroit
dont le nom ne figure pas dans son épitaphe. C’était une
coutume, chez les Sa‘adiens de Marrakech, de préciser le
nom des cimetiéres dans lesquels étaient inhumés les hauts
personnages. Ainsi, I'épitaphe d’un gouverneur sa‘adien
mentionne qu’il fut enterré dans le « noble mausolée » que
fit ériger, au-dessus de lui, sa fille ‘A’i$a, avec son propre
argent. L'épitaphe d’une princesse sa‘adienne, décédée
alors qu’elle avait moins d’un an, précise qu’elle fut enterrée
dans «la noble rawda de ses ancétres » (litt. jardin, mot
souvent employé pour désigner un cimetiere).

Il existe quelques cas rares dans lesquels le nom du
cimetiére est précisé, tel celui du célébre juriste Malik b.
Anas qui vécut a Médine et y fut inhumé dans le cimetiére
al-Bagi‘. Mais le texte de I'épitaphe qui nous est parvenu,
grace a l'ouvrage d’'al-Harawi, offre deux versions légé-
rement différentes. Il est donc difficile de se prononcer
définitivement. Werner Diem pense cependant que la
premiére version précisant le nom du cimetiére est celle
qui donne la version authentique de I'épitaphe.

Le ch. 2 traite des concepts eschatologiques étudiés
dans les épitaphes des I&-Ive s. H., spécialement en Egypte.
Il se focalise sur les croyances des musulmans concernant
le sort du défunt, entre sa mort et son entrée au paradis,
a travers les textes des épitaphes. Lauteur repére d’abord
les expressions dépendantes des références coraniques,
puis celles qui sont des professions de foi, dans lesquel-
les il inclut la $ahada. Vu I'importance primordiale de la
Sahada, expression de I'essence méme de la foi de I'islam,
il nous aurait semblé préférable d’en faire une catégorie
différente de celle des croyances eschatologiques qui sont
seulement une explicitation d’une vérité dogmatique parmi
d’autres, n'ayant pas une importance équivalente a celle
de la Sahada, que les musulmans emploient toujours au
singulier. Toutefois, ce n’est qu’un simple détail d’expression,
la Sahada introduisant souvent les autres croyances dans
les formulaires des épitaphes qui se référent souvent a des
concepts coraniques ou qui ont leur origine dans les hadit :
al-ba‘t (1a résurrection), a-mizan (la balance du Jugement
Dernier), al-hisab (le fait de rendre des comptes), al-ganna
(le ciel) et alnar (le feu de I'enfer), al-sirat (le pont que doit

BCAI 21 - 2005 114 |
BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

traverser le défunt au-dessus du feu de I'enfer), al-hawd
(le bassin du prophéte, dont le croyant doit boire de I'eau
avant d’entrer au paradis).

Généralement, des invocations en faveur du défunt
suivent et achévent I'énumération de ces croyances. Elles
en appellent directement a la miséricorde divine dont, au
moins, il est certain qu’elle sera accordée aux petits enfants
qui sont purs de tout péché.

L'étude de l'interrogation du défunt, aprés sa mort, par
les deux anges Munkar et Nakir, comprend une cinquan-
taine de pages dans lesquelles I'auteur traite des questions
posées par ces deux anges : ils interrogent surtout le défunt
pour savoir S'il a récité la $ahada avant de mourir, s'il peut
donner I'argument (hugda) qui prouve qu’il a été un bon
musulman. De ses réponses dépend son sort dans la tombe.
Les nombreux exemples des invocations qui figurent dans
les épitaphes, cités par 'auteur, permettent de comprendre
les modalités de cette épreuve : « Fais que sa preuve soit
manifeste », « Affermis son discours lors de son interroga-
tion », « Accepte sa preuve et fais que sa langue soit ferme
pour une déclaration sincére », etc.

Selon les réponses données aux anges, le défunt
est chatié ou récompensé dans sa tombe. Ce concept de
linterrogation n’est pas coranique, mais a été transmis
par la Sunna - la Tradition, seconde source de I'islam. Les
chatiments y sont décrits avec verve et couleur! Si «la
preuve » donnée par le défunt n’est pas acceptée, il est
torturé avec des instruments chauffés au rouge, écrasé par
la terre, tourmenté par des serpents, etc. Les invocations
des épitaphes, dans lesquelles le croyant supplie Dieu
d’épargner ses défunts, témoignent de la terreur qu’ils ont
des chatiments de la tombe, lieu d’obscurité, de solitude et
de déchéance, mais également de leur confiance dans la mi-
séricorde divine : « Eclaire pour lui sa tombe », « Puisse Dieu
Iéclairer de Sa lumiére », « O Dieu, lumiére des cieux, éclaire
(Untel) dans son tombeau »). Ces sortes d’invocations sont
trés nombreuses dans les épitaphes et I'auteur en donne
des exemples multiples. Il en est de méme des invocations
dans lesquelles Dieu est prié de tenir compagnie au mort,
de diminuer sa solitude, de calmer son appréhension.

En accord avec la Sunna, les musulmans croient a
la séparation de I'dme du corps, lors de la mort, et a son
ascension (wa-rfa‘ rihahu « Eléve son ame », lit-on dans les
invocations des épitaphes), vers un endroit dont I'identité
n’est pas reconnue unanimement: le ciel ou paradis (les
deux mots sont réunis dans le Coran (7,40) : al-sama’ pour
le ciel et al-ganna pour le paradis, ou encore un lieu appelé
Barzah [lieu d’attente entre la mort et le jour du jugement:
Kazimirsky]). Les invocations dans les épitaphes corro-
«Quvre les portes du ciel a son ame ». Cette attente durera
jusqu’a la Résurrection, ot tous les hommes se léveront hors
de leur tombeau. Ce concept de résurrection est un dogme
de l'islam, fondé sur le Coran, et dont I'énoncé figure dans

une quantité d’épitaphes égyptiennes: al-ba‘tu haqq («la
|

Résurrection est vérité »). Elle sera suivie de la rencontre
avec Dieu, bi-liqa’i Allah, lors du Jugement dernier dont les
mentions fréquentes dans le Coran sont souvent rappelées
dans les épitaphes. Elles témoignent de la crainte des
croyants durant les étapes de son déroulement : la traversée
du sirat, 'épreuve du mizan (balance) dans laquelle seront
pesées les bonnes et mauvaises actions, inscrites dans les
diwan (registres) divins. Ce sera le jour des hisab (comptes).
Pour réconforter les croyants, certaines épitaphes mention-
nent l'intercession du prophéte et méme celle du Coran,
Allahumma §al I a-Qur'ana $afi, et rappellent Iinfinie
miséricorde de Dieu qui peut purifier ceux qui ont commis
des fautes, et qui répond a l'intercession des enfants, des
saintes femmes et des hommes pieux. Les invocations
I'expriment couramment dans des termes symboliques : wa
bayyid wadha-ha (« et blanchis son visage »), wa tunaddira
waghahu (« et Tu illumineras son visage »).

Les épitaphes donnent également des informations sur
le futur du défunt aprés les sentences divines du Jugement
dernier : le paradis (a-ganna) ou I'enfer (al-nar) lesquelles se
référent, le plus souvent, pour les premiéres, aux « jardins »
des versets coraniques wa ‘askanahu dannat al-na‘im (« |l
le fera habiter dans les jardins de délices »), dans lesquels
il verra Dieu wa ‘atahahu al-nadara ‘ila waghihi, et, pour les
secondes, limitées au nar (feu). Lauteur émet I'hypothése
que cette limitation dans I'expression du concept est peut-
étre due a une certaine crainte superstitieuse de mentionner
une chose aussi terrible que le feu de I'enfer. Il précise
également que les épitaphes kairouanaises de la méme
époque sont beaucoup plus sobres dans ce registre que
les nombreuses épitaphes égyptiennes auxquelles il s’est
référé. Quelques pages de « poésie ascétique » complétent
les exemples donnés, suivies d’analyses comparatives
du formulaire d’une épitaphe eschatologique égyptienne
(188 H.), et d’une autre, yéménite (949 H.), dans lesquelles
sont collationnés les priéres, les vers des poémes et les
concepts.

Le ch. 3 traite des épitaphes des enfants et de ceux
qui sont décédés prématurément. Dans l'introduction de ce
chapitre, W. Diem signale qu’il n’existait, jusqu’a présent,
aucune étude sur les tombes des enfants, mise a part une
publication de P.Joiion dans laquelle quelques épitaphes
d’enfants égyptiens du 1€ s. H. sont simplement présen-
tées sous la forme d’une traduction, sans aucune analyse.
L’auteur a donc consacré une grande partie de son ouvrage
a cette étude (p.208 a 446).

Il expose d’abord les différents éléments qui compo-
sent les épitaphes de ce genre a partir d’'un exemple fictif
qu’il a composé: les différents titres, noms et épithétes
se référant au petit enfant ou au prématuré ; I'indication
de I'age de I'enfant; 'absence de $ahdda, I'enfant étant
incapable de connaitre le credo musulman (une seule ex-
ception est signalée, provenant de Kairouan) ; des textes de
deux types: le premier, concernant la douleur des parents

qui ont perdu ce qui était leur espoir, le second, prenant
|

BCAI 21 - 2005

BCAl en ligne

115

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

en compte la situation de I'enfant qui est privé de vie, ces
deux orientations ne figurant pas ensemble dans une
méme épitaphe, et, enfin, I'expression de I'émotion dans
des priéres ou des vers.

Werner Diem distingue deux périodes dans son étude
développée sur les épitaphes d’enfants.

La premiére période (V¢ s. H.) concerne les épita-

phes du premier type, prenant d’abord en compte la douleur
des parents et le dédommagement qu’ils en espérent.
Celles-ci sont attestées, pour les provinces musulmanes
orientales, en Egypte, dans le Higaz, dans les fles de Dahlak
(mer Rouge) et, pour les provinces occidentales, au Soudan,
a Kairouan et, sporadiqguement, dans les autres grandes
cités d’Afrique du Nord.

Dans chacune de ces régions, I'auteur a inventorié les

épitaphes des enfants pour y exposer les éléments (invoca-

tions, poémes, formules) qui lui ont permis d’identifier les
deux types précités. Il débute par 'Egypte.

Les invocations figurant dans les épitaphes égyptien-

nes révelent, en effet, ce que les parents attendent de Dieu
au moment de leur propre mort, comme compensation de la
mort de leur petit enfant : une épargne (duhr li-'ahiratihima),
une récompense (gaza’), une grace immense (fadl ‘azim),
une protection (higab, sadd), un voile (sitr), un prédécesseur
(salaf, farat). « Que Dieu rende la balance des parents de
I'enfant plus lourde en bonnes actions! » (fagqala Allah bihi
mizan walidayha). Certaines de ces épitaphes imaginent
la prédisposition qu’avaient ces petits enfants a étre de
bons musulmans, avant de présenter leurs doléances a
Dieu: « ‘Amr a été pris par Vous, comme un petit enfant
qui avait une inclination naturelle a étre un bon musulman,
sincere, respectueux de la loi, de la religion d’Abraham
et de Muhammad. O Dieu, fais de lui une lumiére et un
prédécesseur pour ses parents... ». Dans une épitaphe, son
auteur va jusqu’a considérer son petit enfant défunt, comme

un acompte (ihtisab) auprés de Dieu. Toutefois, ces invo-

cations s’achévent par une soumission a la volonté divine :
akhamdu lilah rida’an bi-qada’i llah wa-tasliman Ii-amri llah
wa ‘Imanan bi-qadri llah wa-htisaban frllah (« Louanges a
Dieu, en acceptation de Son décret, en soumission a Son
ordre, en la foi en Sa prédestination, en toute déférence
vis-a-vis de Lui»).

Lauteur donne une analyse compléte de plusieurs de
ces épitaphes d’enfants égyptiens pour informer son lecteur
de la diversité des éléments que I'on peut y rencontrer:
tombe d’un enfant assimilée a un jardin (rawda min riyad
alganna), I'enfant considéré comme un martyr heureux
(as-sa‘id al-Sahid), etc. Il releve des vers dans les stéles
de Dahlak, de la prose rimée, des priéres différentes a titre
de comparaison.

Les mémes concepts figurent dans les épitaphes des
enfants des régions occidentales pour la période comprise
entre les Iv® et VI s. H. La plus ancienne épitaphe d’enfant
dans la partie occidentale de I'empire musulman provient

de la ville de Kairouan et date de I'année 314 H., mais c’est
|

seulement a partir du V¢ s. H. qu’elles deviennent de plus
en plus fréquentes. A linstar des épitaphes des régions
orientales musulmanes, la spécificité de ces épitaphes
réside dans les priéres pour les parents, les formules et
les poésies.

Dans les invocations a Dieu pour les parents, les the-
mes sont analogues a ceux cités dans les épitaphes d'Egypte
et de Dahlak, avec quelques expressions différentes : nafa“
Allahu bihi (« Puisse Dieu donner un bénéfice a ses parents,
grace a lui»), wa razagahuma al-sabra ‘alayhi (« Grace a lui,
enrichis-les de patience »), wa Jabara musabahuma (« Que
Dieu les dédommage a cause de leur malheur!»).

Dans certains poémes, les parents expriment méme
leurs griefs:

Qabrun ‘azizun ‘alayna

[lajw’anna man fihi yufda]
bnu hamsi sinina

[.
ma gara halqun ‘alayna

wa 14 [qgada’u ta ‘adda]

Ceci est une tombe qui nous est chére
Si une rangon pouvait racheter celui qui y repose !
[l navait que cing ans!

Aucune créature ne nous voulait du mal
ni forcer notre destin avant I'heure
(Sousse, Tunisie, s.d.).

Parfois, I'épitaphe fait parler le défunt du fond de sa

tombe:
Rabbi ‘inni nazaltu ‘in

daka fi hayri manzili
wa tahayyarta Ii giwa

raka qabla al-tarahhuli
fa-agib da‘wati fa’an

ta rag’i wa maw’ill
wa a‘fu ‘an walidayya ’in

naka ‘ahlu al-tafadduli (p.275)
Seigneur, je suis descendu chez toi

dans la meilleure des demeures
Tu as choisi pour moi ta proximité

avant mon grand départ
Réponds a ma priére. Tu es

mon espoir et mon refuge
Pardonne a mes parents,

Tu es le Miséricordieux!

Lauteur expose les différentes manieres d’indiquer
I'age de I'enfant défunt : en prose, en prose rimée, en poésie
ou par déduction des dates de la naissance et de la mort.
Les attestations indiquées en chiffres qu’il a recensées
proviennent toutes de Kairouan ou d’Andalousie et s’éche-
lonnent entre 3 et 27 ans.

BCAI 21 - 2005 116

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

Par ailleurs, pour comparer les concepts utilisés dans
les priéres figurant dans les épitaphes des enfants des
différentes régions de I'Occident musulman, il regroupe
celles qui sont orientées vers le devenir des parents, au
moment de leur mort et dans leur devenir, aprés lamort. La
balance (a*mizan), l'intercession (al-$afa‘a), le prédécesseur
(al-salaf), Pacompte (akiftisab) sont les concepts les plus
employés dans ces invocations, ainsi que leurs diverses
combinaisons entre eux. Ces symboles proviennent de la
Tradition (Sunna), selon laguelle le Prophéte aurait assuré
que Dieu, dans sa miséricorde, laisserait entrer dans le
paradis tous les musulmans qui auraient perdu des enfants
innocents. Les différentes versions de ce hadit varient de
un a quatre, quant au nombre d’enfants décédés. D’aprés
une tradition chiite, un enfant qui mourrait avant son pére
ui serait un meilleur garant, lors de sa mort, que soixante-
dix enfants qui lui survivraient et combattraient comme
cavaliers pour défendre I'lslam.

La seconde période, dans la partie Est de I'empire
musulman (VI&vVIIe s., au Higaz), (vie-x¢ s, en Egypte et

Syrie), (viie-xi®s., au Yémen) (1x® s., en Anatolie), (viIe-

X s., en Afghanistan) témoigne que les textes sont plus
sensibles aux aspects qui concernent I'enfant qu’au devenir
des parents. Lauteur note les expressions qui désignent les
enfants : al-waliy ("'ami de Dieu), althir (le pur), a-barr (le
pieux), a-Sahid (le martyr), al-sa‘id (le bienheureux), etc. Un
vers, dans une priére d’une épitaphe de Tula (et non Tila),
au Yémen, fait état du veeu de quelqu’un qui s’offre comme
rangon pour préserver un enfant de la mort : ya mawtu law
kunta taqbalu al-fioa la-fadaytu (« O mort, si tu acceptes
une rangon, certes, je me proposerai comme rangon!»).
Plusieurs expressions, trés fréquentes en Egypte, insistent
sur le fait que le jeune défunt a été privé de sa vie et qu'il
a été séparé des siens : a-munaggas bi-Sababihi, (Le Caire,

598 H.), («le jeune homme dont la jeunesse a été interrom-

pue et qui a été séparé de sa famille... », al-Sabb al-mangus
bi-Sababihi a-mufariq min ahlihi (Damas, 743 H.); agsar
al-‘umr : celui qui a eu une vie trés courte (Turquie). Lauteur
donne une liste de toutes ces épithétes (p.353-359). En
Anatolie, le petit enfant qui meurt est souvent considéré
comme un oiseau qui s’envole vers le ciel: farat min dari
I-milki ’ila dar I-malakat. Lauteur donne de nombreux
exemples en langue turque, accompagnés de références a
des vers turcs. En Afghanistan, la priére emprunte un autre
symbolisme qui figure également dans la poésie persane.
La mort du petit enfant est comparée a un palmier brisé.
Des exemples sont également cités, recensés dans les
épitaphes d’Arménie, du Caucase du Vil s., d’Iran du VIII® s
et de Chine du xi®s.

Cet inventaire des épitaphes des enfants se termine

par un retour dans la région occidentale de I'empire mu-

sulman et par un exposé des résultats obtenus a partir de
toutes ces considérations.

Lauteur considére que toutes les expressions qui trai-

tent de la mort des enfants, dans tous les pays musulmans,
|

sont empreintes d’euphémismes, parfois accompagnés de
métaphores, souvent empruntées a la poésie. La mort est
assimilée a un voyage, Dieu choisit « Son univers » pour
le défunt qui arrive chez Lui, dans un monde censé étre
meilleur que celui qu’il a quitté. Le mot mata (il est mort)
est rarement employé. Il est remplacé par tuwuffiya (il a
été pris par Dieu), expression qui apparait en Egypte, dés le
IlI® siecle H., ou encore intaqala ila rahmat Allah (il s’en est
allé dans la miséricorde de Dieu). Il en est de méme pour
le mot gabr (tombe), auquel se substitue, parfois, le mot
madga (couche) ou rawda (jardin). La mort est un voyage,
concept qui sera toutefois moins développé que dans les
discours sur la mort du judaisme et de la chrétienté.

La croyance en la pureté (fahir) des enfants défunts
et en leur innocence apparait dés la premiére période en
Egypte. C’est pourquoi ils ne subiront pas l'interrogation
des anges Munkar et Nakir et ils échapperont également
aux chatiments de la tombe.

En dépit de la soumission du croyant a la volonté di-
vine, lors du décés de petits enfants, la question du pourquoi
de cette mort a été souvent posée en Islam. Trois réponses
y ont été apportées: la premiére considére que I'enfant a
ainsi le privilege d’entrer immédiatement au paradis. La
deuxieme estime que les dures souffrances de la vie lui
sont ainsi épargnées, et la troisieme juge que les jeunes
filles et les jeunes femmes sont ainsi mieux protégées que
ne pourraient le faire leur pére ou leur époux de leur vivant.
Ces trois réponses ne figurent évidemment pas dans les
épitaphes, mais sont exprimées dans des poémes dont
les auteurs sont parfois célébres, tels Ibn ar-Rtimi, mort en
283 H., et Ab -“Al2’ al-Ma‘arri, en 449 H.

Le ch. 4 est consacré aux rencontres des défunts avec
le Prophete et différentes personnes dans I'autre monde.
Une tradition (hadit) rapporte I'exclamation de la femme
de Bilal, Compagnon et mu’addin du Prophéte, alors qu'’il
était mourant: « Oh! quel triste événement! s’écria-t-elle »
«Non, quel joyeux événement! lui répondit-il. Demain, je
rencontrerai les étres qui me sont le plus chers : Muhammad
et ses Compagnons! »

D’apreés le texte des épitaphes, le Prophéte n’est pas
la seule personne que souhaite rencontrer le défunt aprés
son déces. Ce peut étre ses ancétres ou des groupes de
personnes, comme les Compagnons, les autres prophétes,
les saints et pieux personnages, les amis de Dieu. Le lieu
mentionné pour ces rencontres est, parfois, le paradis,
mais également I'endroit dans lequel se dérouleront la
Résurrection et le Jugement dernier.

Lauteur a pour but, dans ce chapitre, de donner un
catalogue des priéres et des références coraniques, qui
corroborent I'espérance des croyants en ces futures ren-
contres dans I'au-dela, croyance figurant dans les épitaphes
de toutes les régions musulmanes, en commencant par les
plus anciennes. A cet effet, W. Diem a recensé toutes les
racines qui sont employées dans les formules exprimant cet
espoir, accompagnées des références des dites épitaphes.

BCAI 21 - 2005 117
BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

Il cite également d’autres documents (en particulier, cer-
tains hadit, des lettres de condoléances) qui traitent du
méme sujet. A titre d’exemple, une tradition, citée par Ibn
al-Gawzi, dans une lettre de condoléances, rapporte que
‘Ali termina la hutba (sermon) qu’il prononga pour la mort
d’Abu Bakr, le premier calife, par ce souhait : « Puisse Dieu,
le Tout Puissant, t'unir au Prophéte Muhammad!». Dans
une lettre de condoléances, lors de la mort de son neveu
et de sa fille, un gouverneur local, a-Huwarizmi (décédé en
383/3937), exprime le souhait que Dieu, dans sa Miséri-
corde, accorde a sa fille la grace de rencontrer Maryam (la
mére de Jésus), Asiya (la pieuse épouse juive du Pharaon ?),
Hadiga (la premiere épouse du Prophéte), Fatima (sa fille),
Umm ad-Darda’ ('épouse du compagnon du Prophéte Aba
ad-Darda’) et Rabi‘a (une mystique célébre). Que Dieu leur
fasse miséricorde a tous!

Lauteur présente les références coraniques sous
la forme d’un tableau. Dans la 1" colonne, les racines
des mots, dans la deuxiéme, les mots correspondant aux
racines et dans la troisiéme, le verset et sa numérotation.
Parmi les autres informations qui accompagnent ce tableau,
la distribution régionale et chronologique de ces versets,
les répartitions de ces rencontres dans I'au-dela selon les
différents ages et les sexes, le voisinage avec Dieu dans le
paradis, avec le Prophéte, ses épouses, ses compagnons et
tous les amis de Dieu qui sont dans le paradis.

Suivent ensuite des comparaisons avec les unions
entre les défunts dans I'au-dela selon le judaisme. D’'apres
Goiten, il était habituel dans le judaisme médiéval, que
quelgu’un souhaite a la personne décédée de s’unir a quel-
ques héros bibliques. Les caractéristiques qu’'a analysées
Goiten dans les priéres juives pour les défunts rappellent
celles que W. Diem a signalées dans les priéres musulma-
nes. Ce dernier se pose alors le probléme de savoir s'ily a
une connexion entre les priéres juives et islamiques pour
le défunt, mais juge que les investigations de Goiten dans
les documents de la Geniza s’appuient sur une base trop
étroite pour arriver a une conclusion et, en conséquence,
laisse la question ouverte.

W. Diem esquisse ensuite une comparaison entre
les épitaphes juives et islamiques. Il s’étonne d’abord du
trés petit nombre d’épitaphes juives publiées, provenant
de pays musulmans, et il a dii recourir, pour son étude, a
des stéles juives provenant de pays européens, probléme
auquel s’était déja heurté Goiten dans son travail sur les
documents de la Geniza. Vu le caractére international que
présentait le monde médiéval juif, W. Diem conclut que
les références aux épitaphes juives d’Europe peuvent
étre valables pour servir de base a ses comparaisons. Il a
décelé trois différences dans les structures des priéres des
épitaphes juives et musulmanes.

La premiere concerne I'importance de la part réservée
a Dieu, comme agent, dans les priéres. Dans les épita-
phes musulmanes, cette part est primordiale. Le croyant

s'adresse a Dieu: « 0 Dieu, fais ceci ou cela.... », « Puisse
|

Dieu lui faire ceci ou cela... ». Dans les épitaphes juives, c’est
I'ame du défunt ou le défunt lui-méme qui est au centre de
la priére: « Puisse son ame devenir ceci ou cela... ». Les
cas ou Dieu est considéré comme agent sont beaucoup
moins fréquents.

La deuxiéme consiste dans I'absence de ressemblance
sémantique entre les formules de priére pour les défunts.
Les priéres figuraient dans les épitaphes juives bien avant
I'islam et n’avaient aucun point commun avec celles des
épitaphes musulmanes.

La troisiéme concerne les personnes avec lesquelles
le défunt sera en situation dans l'au-dela. En hébreu, le
nom de la personne est, dans la plupart des cas, introduit
par la particule 9m (ensemble, avec) + un groupe de gens
vertueux. Quelques similarités apparaissent dans certaines
formules de priéres musulmanes introduites par ma‘a (avec),
mais, dans la plupart des cas, les personnes avec lesquelles
I'union du défunt est désirée sont des éléments obligatoires
de cette structure de base et elles sont individualisées.
Werner Diem donne une liste des groupes avec lesquels les
défunts juifs seront unis. Quelques noms de personnes y
figurent qui permettent d’en identifier certains, par exemple,
pour les femmes, Sarah, Rebekah, Rachel et Leah et, pour
les hommes, Abraham, Isaac et Jacob.

Quelgues épitaphes sont en langues mixtes : judéo-
arabe (2 en Irak); persan-arabe-hébreu (21 épitaphes en
Afghanistan). Il existe également des lettres de condoléan-
ces en hébreu et en arabe-hébreu.

En conclusion de ce chapitre, 'auteur constate que,
dans cet ensemble de priéres concernant les unions entre
les défunts aprés la mort, le concept qui est commun aux
musulmans et aux juifs est le fait que cette rencontre avec
certaines personnes dans I'au-dela est désirable, mais la
structure, le libellé des priéres et les personnes mentionnées

— exception faite des gens vertueux — en sont différents.
Cette constatation de mutuelle influence entre les deux
religions n'a pas d’'implication historique importante. On
peut en conclure qu’elle s’est plutdt exercée de la tradition
juive vers l'islam que vice-versa, car ces rencontres dans
I'au-dela présupposent la foi en la résurrection et au paradis,
croyance étrangére au paganisme arabe, donc antérieure
a l'islam. Par ailleurs, les priéres juives de cette sorte sont
attestées bien avant I'islam.

Un autre phénoméne frappant est commun a certains
ensembles de prieres, dans les épitaphes hébraiques et
dans les lettres de condoléances islamiques, évoquant
les rencontres dans I'au-dela. Il s’agit de la citation des
femmes vertueuses («les ames de Sarah, Rebekah.... »,
cf. plus haut) auxquelles s’ajoutaient parfois «les ames
d’Abraham, Isaac et Jacob », pour les juifs, et les femmes
vertueuses Maryam, Asiya... (cf. plus haut), auxquelles
s’ajoutent les méres des croyants (les nobles femmes du
Prophéte). Il est évident que les listes juives sont antérieures
aux listes islamiques. Toutefois, si ces citations des tenants

du patriarcat et du matriarcat judaiques ont influencé les
|

BCAI 21 - 2005 118
BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

citations islamiques, elles se sont développées de fagon
différente. En revanche, 'auteur dit n’avoir décelé aucune
marque d’une influence copte sur les épitaphes islamiques
du Caire, bien qu’il ait existé quelques épitaphes coptes
rédigées en langue arabe.

Le ch. 5 propose une étude de la poésie dans les épi-
taphes kairouanaises des V€ et V@ siecles H. La présence de
poémes dans les épitaphes tunisiennes a déja été signalée
dans les ch. 1 et 3 et quelques vers ont été cités, mais, vu
la place importante qu'occupe la poésie dans les épitaphes
tunisiennes, surtout a Kairouan, I'auteur a voulu y consacrer
une étude d’ensemble.

Cette synopsis expose les différents themes traités.
A lintérieur de chaque théme, les meétres des vers sont
donnés, les dates de I'épitaphe et le sexe du défunt précisés.
Dans la grande majorité, les textes des vers sont transcrits
et suivis de leur traduction. Certains textes ont été sélection-
nés et donnés en caracteres arabes dans les Appendices | et
Il (p. 575 2 604). Dans ce cas, la référence a ces Appendices
est signalée juste avant le texte en translittération.

Lauteur commence son étude par un petit tableau
résumant les thémes déja traités aux ch. 1 et 3, avec un
renvoi aux pages concernées.

Les autres thémes retenus concernent le carac-
tére inéluctable de la mort: la mort est la destination de
I’homme, la mort est inévitable dans un monde éphémeére,
les vicissitudes du destin sont imprévisibles et tous les
hommes doivent mourir, la perte des étres chers et des
amis, la nécessité de la piété, la crainte du chatiment divin
et I'espérance en sa miséricorde.

Ce chapitre s’achéve par un tableau chronologique des
37 poémes présentés, accompagnés de leur date, du sexe
du défunt, de leur métre, de leur abréviation bibliographique
et de leur référence dans I'ouvrage. Ce tableau est suivi d’un
court commentaire sur la répartition des poémes dans les
épitaphes des hommes et dans celles des femmes : 31 pour
les hommes et 5 pour les femmes.

La bibliographie comprend deux sections, les « Sour-
ces épigraphiques » et les «Sources littéraires ». Dans
les deux sections, les sources sont classées dans I'ordre
alphabétique de leur abréviation. Les «Sources épigra-
phiques » offrent trois rubriques: 1.1 Epigraphic sources,
1.2 Other documentary sources, 1.3 Literary sources. Le
classement alphabétique de la 1% rubrique a été organisé
a partir de I'abréviation du titre de I'ouvrage, ce qui pose
tout de méme un probléme a un chercheur qui partirait du
nom d’un auteur pour rechercher un titre. Il lui faudrait alors
parcourir les 11 pages de cette rubrique pour trouver le
nom de 'auteur, ou bien le rechercher dans I'index général
(3¢ volume), ou il trouverait le nom de I'auteur, mais sans
les titres. Il devrait alors parcourir toutes les pages citées
pour retrouver 'ouvrage qu’il cherche. N'aurait-il pas été
plus simple de garder le méme classement dans les Sources
que dans les autres rubriques : I'abréviation du nom, suivie

de celle du titre ?
|

Lauteur a précisé qu’il n’avait retenu dans sa bibliogra-
phie que les ouvrages dont il s’était servi, et qu’il en avait
consulté beaucoup d’autres, trés attentivement. Il aurait
peut-étre été utile d’ajouter, dans une rubrique a part, les
plus importants concernant I'épigraphie funéraire, parus
récemment. Je me permets d’en signaler deux qui pourraient
rendre service & ceux qui travaillent sur ce sujet:

GIUNTA, Roberta, Les Inscriptions funéraires de Gazni,
Ie-Ix/x &-xv € siecles, Universita degli Studi per I'Africa e
I'Oriente, Series Maior, Napoli, 2003, 500 p., 117 pl.

EL Aoupi-ADouNI, Raja, Steles funéraires tunisoises
de I'époque hafside (628-975/1230-1574, Ministére de la
Culture, Institut National du Patrimoine, Tunis, 1997, tome |,
298 p.,71 pl.; tome 11, 275 p., 37 pl. (malheureusement
I'index de cet ouvrage n’est pas encore édité).

Le premier volume se termine par un petit glossaire
arabe-anglais qui donne les mots arabes les plus importants
utilisés dans les deux volumes.

Le volume Il SCHELLER, Marco, Epitaphs in Context,
s’ouvre sur I'lntroduction générale qui figure également
dans le volume |, puisqu’elle est I'ceuvre commune des deux
auteurs. Elle est suivie du contenu détaillé des cing chapi-
tres de 'ouvrage dont les rubriques sont classées selon la
numérotation décimale, comme dans le volume I.

Le ch. 1 est consacré a la visite des tombes et des
cimetiéres dans la culture islamique pré-moderne et aux
pratiques qui y sont attachées. Dans I'introduction de
ce chapitre, I'auteur rappelle que les épitaphes n'ont été
écrites que dans le but d’étre lues. Leur portée est variée,
mais par-dessus tout, elles ont une fonction communicative
et commémorative. Elles gardent vivante la mémoire des
défunts, elles expriment ce que le défunt n’a pu révéler de
savie, de ses espérances pour I'au-dela, de ses conseils aux
vivants. Elles sont faites pour étre lues et étudiées. Grace
aux épitaphes, le défunt communique avec les vivants. C’est
une des raisons pour laquelle les visites des cimetiéres et
des tombes sont une des expressions les plus importantes
de la piété et de la dévotion en islam. Les trois premiers
chapitres de cet ouvrage sont consacrés a ce sujet.

Lauteur précise, a propos de cette question, que les
sources témoignent de I'existence d’une tension dans ce
domaine entre la théorie et la pratique. Dans ce domaine,
la théorie indiquant aux musulmans le comportement idéal
qui doit étre le leur, reléve du figh (le droit musulman) et du
‘ilm al-furd“ (les études Iégales). Ce sont ces ouvrages qui
permettent de faire une étude sérieuse sur les visites des
cimetiéres et des tombes. Mais les experts musulmans sont
conscients du fait que leur orientation est principalement
théorique. C’est pourquoi, pour tenter de trouver un pont
entre la théorie et la pratique, ils ont eu recours a I’ifta’, ré-
daction d’opinions légales appelées, fatwa, pl. fatawa, dans
lesquelles étaient, et sont encore, posées des questions
spécifiques révélant, le plus souvent, une certaine pratique
en arriére-plan. Lauteur insiste également sur le role éminent

que joue la Tradition (hadit), dans ce domaine.
|

BCAI 21 - 2005

BCAl en ligne

119

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

Il est seulement nécessaire de se souvenir qu’il y a
plusieurs sortes de discours littéraires qui expliquent et
interprétent les concepts islamiques de la mort, de I'au-dela
et des «empires » infernaux. Les plus importants de ces
discours sont « Les livres de la mort », dont I'origine remonte
au I s. H., écrits par Ibn Abi al-Dunya qui couvrent tous les
aspects de I'eschatologie musulmane et de I'au-dela.

La tombe elle-mé&me, précise I'auteur, a une place
hautement significative a travers I'histoire islamique. Durant
leur vie, beaucoup de musulmans ont consacré beaucoup
de soin a leur demeure finale. Certains ont voulu creuser
leur tombe eux-mémes. On cite Abd Sufyan b. al-Harit qui
creusa sa tombe, a Médine, trois jours avant sa mort (en
I'an 20 H.) et bien d’autres! Certains testaient méme leur
tombe de leur vivant. Le fameux physicien Burhan ad-Din
al-Gabari (mort au Caire en 687 H.), malade 2 la fin de sa
vie, se fit transporter devant la tombe qu'il avait préparée
pour lui et s'adressa a elle affectueusement « O ma chére
petite tombe ! »

Quelques-uns des grands cimetiéres des principales
cités musulmanes prirent une place prépondérante dans
Ihistoire islamique et dans la piété populaire. La raison
en est que beaucoup de gens désiraient étre enterrés prés
des tombes de personnes célébres par leur science ou
leur piété. Parmi ces cimetiéres privilégiés, il faut citer le
cimetiére Huzayran, a Bagdad, prés du mausolée de Abu
Hanifa (mort en 150 H.), le cimetiére de la Qarafa, au Caire
qui s’est développé autour du mausolée de Safii (mort en
205 H.), etc.

Lauteur conclut I'introduction de ce premier et trés
important chapitre en faisant remarquer que la mort et la
perte d’un étre cher, ainsi que les stratégies pour réduire
leur impact sur I'ame, ne sont pas spécifiques au monde
musulman et sont partagées par bien d’autres cultures. Ces
expériences vécues par tous les étres humains éclairent
souvent la littérature et la poésie ol les maniéres spécifiques
et les possibilités d’expression sont véhiculées a l'intérieur
d’une culture et d’un langage donnés, rendant ainsi expli-
cites leur spécificité.

La vénération des tombes et leur visite, aussi bien que
le culte funéraire, doivent étre considérées comme I'une des
particularités les plus importantes et les plus répandues de
la piété musulmane. Cela était vrai, il y a plus de mille ans
pour la période pré-moderne de I'islam, mais I'est encore
aujourd’hui, en dépit des tentatives de beaucoup de moder-
nistes et de groupes néo-hanbalites qui tentent de supprimer
ce qui leur parait abusif dans ces usages.

Parmi les sunnites, ces rites et coutumes prévalent
dans les régions Ouest et en Egypte. Dans les régions Est, ce
sont principalement les chiites qui entretiennent les cultes
funéraires attachés aux tombes des imam. Encore plus a
I'est (en Afghanistan, Pakistan et Inde), la vénération des
tombes est associée au soufisme et aux sites funéraires
des saints hommes (awliya’).

En ce qui concerne la visite des tombes, il y a toujours
eu une cassure entre la théorie et la pratique, en particulier
au sujet de la construction des mausolées et de I'apparence
extérieure des tombes. Cependant, on ne peut pas dire que
cette opposition était radicale, et que les deux partis étaient
diamétralement opposés I'un a l'autre, car les savants sun-
nites étaient divisés dans leurs avis pour tout ce qui touchait
a l'usage populaire. Beaucoup d’efforts étaient faits pour
réconcilier les exigences de la théorie et les forces de la
pratique devenue une sorte de norme. Certains ouvrages
précisaient les régles a suivre (adab al-ziyarat ou Surdt
al-ziyarat) durant les visites des plus célébres mausolées
des saints et des cimetieres. Ces régles étaient largement
acceptées. Dans ces ouvrages, un chapitre était consacré
aux coutumes décrites en détails.

Dans le chap. 1, l'auteur a accordé une grande im-
portance (157 p.) aux principaux aspects des visites aux
cimetiéres et tombes en Islam, et s’attarde sur certains élé-
ments moins connus mais d’un intérét certain. Le probléme
de la vénération des saints et du lieu de leur sépulture est
un vaste champ de recherche ne pouvant pas étre couvert
entierement, aussi 'auteur s’est-il particulierement attaché a
la question de savoir pourquoi, aujourd’hui, les gens visitent
une tombe ou un mausolée, ce qu’ils attendent de cette
visite et comment ils se comportent durant leur présence
en ce lieu. Une large attention est également donnée aux
ramifications des théories Iégales, sources parfois de gran-
des contestations. De plus, il est fait référence a certaines
réactions de I'élite savante: chercheurs, scribes officiels,
poétes et hommes de lettres, qui ont relaté les coutumes
et les maniéres de penser du « peuple » et dont la relation,
dans quelques cas, apparait avoir été modelée par le désir
qu'ils avaient de réconcilier les positions théoriques des
personnages officiels et celles, réelles, auxquelles se ralliait
le peuple. Enfin, la plus grande attention a été donnée au
tombeau du Prophéte, a Médine, dont I'importance et le
role sont primordiaux en islam. La visite de sa tombe est
I'exemple le plus marquant d’une pratique qui, a travers les
siecles, a suscité les discussions les plus passionnées et,
en conséquence, ayant eu, de loin, le plus d'impact sur la
littérature et la poésie, sur les mentalités et les croyances.

La théorie musulmane au sujet de la position du Pro-
phéte sur la question de la 1égalité des coutumes funéraires
est fondée sur les quelques conversations, rapportées par la
« Tradition », qu'’il a eues sur le sujet et dont quelques-unes
seraient négatives, mais auraient peut-étre été interprétées
de fagon exagérée par leurs rapporteurs sunnites pour
renforcer leur désaveu de toutes ces pratiques. Le Prophéte
aurait défendu de s’asseoir sur les tombes (al-gulis ‘ala--
qubar). Iy aurait eu ensuite abrogation de la défense, puis
permission donnée. Les cas de la tombe de la mére du
Prophéte et des membres de sa famille ont ensuite été étu-
diés, suivis de I'exhortation du Prophéte invitant ses fidéles
a visiter les tombes, afin de se souvenir de la mort: jti

mawtakum fa-sallimd ‘alayhim wa salli ‘alayhim fa-'inna
|

BCAI 21 - 2005 120
BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

lakum fihim ‘ibra « Visitez vos défunts, demandez la paix
et la bénédiction pour eux. En cela, vous serez un exemple
pour les autres ». Lauteur donne ensuite des informations
historiques sur le débat légal autour de cette question. I
fait état des désaccords sur la question entre les divers
savants. Certains, tels al-Tirmidi (mort en 279 H.) résumant
la position de son temps, affirmait qu’il ’y avait aucun mal
a visiter les tombes. Cette opinion concordait avec celle de
Safi et de Ibn Hanbal. Plus tard, le traditionniste al-Hakim
al-Nisabari (mort en 405 H.) déclarait valide la visite des
tombes. Le mystique Abii ‘Abd Allah al-Sagari affirmait que
la meilleure des choses que pouvait faire un novice était la
visite des tombes des Saints. Le hanbalite Ibn al-Qayyim
al-Gawziya (mort en 751 H.) déclarait que la visite des
tombes était une sunna que le Prophéte avait imposée a sa
communauté. En revanche, Ibn Taymiya (mort en 728 H.),
chef représentatif des néo-hanbalites, était connu pour étre
le plus violent opposant aux pratiques variées concernant
celles liées a la visite des mausolées et des tombes. Marco
Schéller donne le texte d’une fatwa de Ibn Hagar al-Haytami
(mort en 973 H.), pour que le lecteur ait une idée d'une
question posée et de la réponse donnée.

Question: «Est-il permis de visiter les tombes des
saintes personnes, bien que des choses abominables s’y
produisent, tels le mélange des hommes et des femmes et

Fillumination (de la tombe) avec beaucoup de lampes ? » Ré-

ponse: « La visite des tombes des saintes personnes est un

acte vertueux et désirable ». Le mufti ajoute des commen-

taires en citant des opinions légérement différentes. Les
arguments contre la visite des tombes sont ensuite exposés
par 'auteur : ils visent surtout ce que les juristes appellent

les innovations bid‘a, telles les illuminations, citées ci-des-

sus, le fait d’embrasser la tombe ou de s’asseoir dessus.
Certains savants vont beaucoup plus loin, tel al-Sawkani
(mort en 1250 H.) qui voyait dans les visites des tombes des
stratagémes pervers de Satan, et dénoncait ces aberrations
semblables aux pratiques des paiens. Selon lui, ceux qui
s’adonnaient a I'extréme a ces croyances en l'action des
morts dépassaient la croyance des paiens en leurs idoles.
Bien avant lui, Ibn Katir (le savant syrien, mort en 774 H.),
s’érigeait déja violemment contre I'extréme vénération des
gens du peuple cairote pour le mausolée de Sayyida Nafisa
dont ils avaient fait une idole. Il rappelait que le Prophéte
avait donné ordre de niveler les tombeaux et de les détruire
quand se manifestait une excessive vénération envers des
étres humains, ce qui était défendu.

La question de la visite des tombes et des cimetiéres,
chez les chiites, ne fut jamais la source de controverses
passionnées comme elle le fut chez les sunnites. Elle fut
toujours reconnue et acceptée comme un des principaux
éléments de I'islam chiite. Dés le début, le culte des morts
se trouva connecté aux sites funéraires des membres de la
famille de “Ali (&/ al-bayt ou "ahl al-bayt) dont descendaient
les imam qui étaient une partie intégrale de la croyance

chiite. La visite des sépultures chiites était, pour les
|

croyants, une garantie de I'intercession des défunts au jour
du Jugement. Négliger ces visites était considéré comme
un manque de foi, dont le résultat était une condamnation
a I'enfer. Contrastant avec les écrits sunnites, les travaux
chiites étaient remplis de longues litanies et de citations qui
étaient récitées par les visiteurs des tombeaux des martyrs
(qubdr al-Suhada’). Typiquement chiites sont également les
énormes collections de poémes funéraires en 'lhonneur d’al-
Husayn (assassiné a Karbala) et des membres de sa famille.
Mises a part les tombes connues des imam a Médine, en
Irak et en Iran, on peut également avoir, au Caire, une idée
de l'acceptation bienveillante des visites des tombeaux
chiites dans les rangées de petits mausolées, ornant les
rues de la capitale égyptienne, construits ou restaurés par
les Fatimides, pour les tombes des membres éloignés de
la famille “alide, décédés au Caire. Elles étaient et sont
probablement encore visitées quotidiennement.

Une rubrique est consacrée aux temps des visites
funéraires. Sunnites et chiites ont opté pour le vendredi,
incluant la nuit du jeudi au vendredi et le samedi matin,
jusqu’au lever du soleil. La raison en était la croyance que
les ames des morts étaient présentes prés des tombeaux
entre le jeudi aprés-midi et le dimanche matin. De plus, il
était rapporté que le Prophéte avait coutume de visiter les
tombes du cimetiére Bagi‘ de Médine, le jeudi soir, et les
tombes des martyrs, le dimanche. Des exceptions a ces
habitudes existaient et existent encore dans différents
endroits. Certains personnages trés pieux, ascetes et mys-
tiques, visitaient les cimetiéres chaque jour.

Les visites des femmes dans les cimetiéres firent
également I'objet de nombreuses controverses. Ibn Hagar
al-‘Asqalani fut le savant qui étudia le plus a fond ce probléme
pour résoudre les conflits qui éclatérent violemment a diffé-
rentes reprises. La majorité des savants accordérent le droit
de visite aux femmes, s’appuyant sur le fait que le Prophéte
ne les avait pas exclues, que ‘A’i$a, son épouse préférée,
avait visité la tombe de son propre frére et que Fatima, sa
fille, visitait souvent celle de I'oncle du Prophéte, Hamza
b. al-Muttalib. Cependant, dans le Coran, il semble, d’aprés
certains commentateurs, que les deux mots désignant les
femmes qui visitent les tombes opposaient deux catégories
distinctes : d’une part, les z&’irat al-qubdr et, d’autre part, les
zawwarat al-qubdr. Le premier correspondrait aux femmes
qui restaient discrétes et faisaient de ces visites un acte de
piété. Le second a celles qui se rendaient souvent dans les
cimetiéres et étaient excessives dans leurs lamentations (ak
nawh). La fréquence de ces visites serait condamnée dans le
Coran, mais non pas les femmes elles-mémes. Selon al-‘Ayni,
savant hanafite, le droit de visite est permis aux femmes,
comme aux hommes. Al-Gazali et les chafiites firent des visi-
tes une obligation pour les femmes. Il leur conseilla de visiter
les cimetieres dans des habits décents qui les protégeraient
des yeux des hommes. Dans I'ensemble, les positions des
sunnites sur cette question étaient divergentes, tout en étant

modérées. Les véritables attaques contre le droit de visite
|

BCAI 21 - 2005 121
BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

des femmes vinrent des malikites et spécialement du savant
égyptien [bn al-Hagg (mort en 737 H. et contemporain d’lbn
Taymiya) qui consacra une grande partie de son ouvrage
(Kitab al-Madhal) a chercher une solution a ce probléme. Sa
premiére conclusion était d’interdire aux femmes de quitter
leur maison et de visiter les tombes, méme celles de leurs
parents. Cette interdiction était toutefois nuancée par une
annexe. Si elles respectaient la loi (alSar€), en se couvrant
et en ayant un comportement réservé, elles avaient la per-
mission de faire ces visites. Cette permission fut également
accordée aux femmes agées, mais refusée aux plus jeunes.
Ibn al-Hagg décrivit en détail tous les « abus abominables »
qui lui furent rapportés et qui l'obligérent a décréter ces réser-
ves. Mais certains malikites ne partagérent pas son attitude,
jugée encore trop conciliante, vu les écarts de conduite de
certaines femmes dans les cimetiéres ; I'historien égyptien
al-Magrizi (mort en 845 H.) relate des faits ot des femmes
vinrent troubler, par leurs innovations et leurs clameurs,
une cérémonie de récitation du Coran dans le mausolée
de Layt b. Sa‘d. Plusieurs savants parlent de femmes qui
venaient dans les cimetiéres du Caire se livrer al'immoralité
(fasad) et a la séduction (fitna) ; tous ces faits obligerent les
musulmans sunnites a adopter une attitude plus sévére. En
conclusion, la position moyenne des sunnites semble avoir
été de considérer les visites des hommes recommandées
et désirables, alors que celles des femmes étaient jugées,
dans beaucoup d’exemples, comme négatives.

Parmi toutes les tombes, la plus visitée et la plus véné-
rée est, et a toujours été, dés les premiers siécles de I'lslam,
celle du Prophéte a Médine. Appelée al-hugra al-Sarifa (le
noble tombeau), al-qabr al-arif (la noble tombe) ou simple-
ment al-rawgda (le jardin), sa visite est considérée comme
une bénédiction pour le croyant. Des hadit rapportent que
le Prophéte aurait affirmé : « Celui qui visite ma tombe aura
droit & mon intercession » (man zara qabri wagabat lahu
Safa‘ati), « Gelui qui me visitera — ¢’est-a-dire qui viendra a
Médine - sera sous ma protection » (man zara-ni — ya‘ni ‘ata
al-Madinat -kana fi giwari). Tous ces hadit sont valables a la
fois pour les sunnites et les chiites. La visite de la tombe du
Prophéte est unanimement agréée par les musulmans. Un
érudit malikite est méme allé jusqu’a écrire : «la visite de la
tombe du Prophéte est une obligation pour tout musulman ».
Cette visite était considérée comme un premier pas vers
le paradis, mais elle était déja, et, avec elle, toute la zone
comprise entre la tombe elle-méme et la chaire (minbar)
de la mosquée du Prophete, «un des jardins du paradis »
(rawdatun min riyadi --ganna). Ce hadit devint plus tard un
élément commun a toute poésie consacrée a la louange du
Prophéte. Ces traditions sont a I'origine du mot jardin (rawda)
appliqué aux tombes, dans plusieurs régions islamiques. « Le
croyant, dans sa tombe, est dans un vert jardin », peut-on
lire dans un hadit transmis par lbn Mandah.

La tombe du Prophéte occupe une place prépon-
dérante dans la poésie arabe qui célébre la louange du

Prophéte (madh al-nabi). Les poémes qui lui sont consacrés
|

VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

réunissent souvent les rites du pélerinage a ceux de la
visite de la tombe du Prophéte et évoquent également les
parfums suaves qui en émanent. Ces liens entre les deux
événements sont acceptés par la majorité des sunnites
trouvant 1égal d’aller visiter la tombe du Prophéte aprés
avoir accompli les rites du pélerinage. Le voyage (rahil)
vers la tombe du Prophéte & Médine était I'objet, chez les
chiites, d’un désir ardent (al-taSawwuq ila al-darih al-Sarif)
qui s’exprimait dans leur poésie :
‘adaban li-gismin bi--‘Iraqi muhallafin

wa fu'aduhu magran bi-Taybati mala’
Une chose étonnante ! Un corps laissé en arriére en Irak
et un ceeur séduit par Tayba (un des noms de Médine %),
brllant avec passion.

A partir du vi¢ s. H., cette passion pour la tombe du
Prophéte conduisit les musulmans des régions occidenta-
les éloignées de I'Arabie, en particulier en Andalousie, a
chercher des moyens de substitution pour bénéficier des
bénédictions attachées a la visite de la tombe du Prophéte.
lls penserent alors a confier a des musulmans qui se ren-
daient en Arabie une lettre que ceux-Ci devaient déposer sur
la tombe du Prophéte. Cette pratique devint si courante que
le contenu de ces lettres devint bientdt un véritable genre
littéraire. Marco Scholler en donne de nombreux exemples. Il
signale également le réle important que joua au viii® s. H. Ibn
Taymiya, théologien, jurisconsulte et hanbalite intransigeant,
sur la question des visites des cimetiéres et des tombes.
Il dénonga, & plusieurs reprises, la position des chiites. Il
condamna la visite des tombes et prit soin de ne pas se
prononcer lui-méme trop clairement sur le probléme précis
de la visite de la tombe du Prophéte & Médine, fait qui n’avait
jamais été remis en question. La position irréductible de
ce savant extrémement cultivé, qui voyait dans les ziyarat
une continuation des pratiques du paganisme et déclarait
a maintes reprises que le Prophéte et les musulmans du
1 siecle ne prenaient pas soin des tombes, déclencha une
grave crise en 726 H. Ibn Taymiya fut jugé et emprisonné.
Il mourut dans sa prison en 728 H.

L‘auteur étudie ensuite de facon détaillée les raisons
qui amenérent les tenants de la culture islamique & donner
une telle importance a la visite des tombes et des cimetiéres.
II'y voit d’abord l'influence du soufisme qui se développa
dans les provinces orientales de 'empire musulman, dans
les franges sahariennes et I'Afrique sub-saharienne, mais
aussi celle des chiites qui contribuérent beaucoup a dé-
velopper le culte des morts durant la période fatimide, en
Egypte, et en Ifrigiya. Ces pratiques, diffusées ensuite en

(3) On trouve également Tabatu, al-Tayyibatu et al-Mutayyibatu (Lane,
Arabic-English Lexicon, part 5, p. 1901. D’aprés le dictionnaire Kazimirsky,
t. 11,127, ce nom a été donné a la cité du Prophéte, parce qu’elle contient
le tombeau du Prophéte, dont les restes mortels sont censés exhaler une
odeur délicieuse, comme les restes de tous les hommes saints.

| BCAI 21 - 2005 122
BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

Andalousie et au Maghreb, contribuérent a un développe-
ment extraordinaire de la culture funéraire. De plus, il ne
faut pas omettre, dans ces différents facteurs, I'influence
de I'Egypte ancienne dont le culte des morts et les prati-
ques funéraires dépassaient de loin ce qui existe en Islam.
Gérard de Nerval écrivait dans son journal : « "Egypte est
un vaste tombeau! ».

Parmi les pratiques funéraires liées a la tombe du
Prophéte, Marco Schéller cite encore la terre de sa tombe,
considérée comme la terre la plus précieuse du monde. La
Tradition rapporte que Fatima, la fille du Prophéte, prit une
poignée de terre de la tombe, juste aprés I'inhumation. Elle
sentit son parfum et la mit sur ses yeux malades. ‘A’ia fit
construire un mur autour de la tombe, pour que les gens ne
puissent plus en prendre la terre. Dans la premiére moitié
du vi¢ s. H., le cadi ‘lyad déclara que la terre de la tombe
du Prophéte avait un plus haut rang que celle de la Ka‘ba.
Toutes ces croyances furent a 'origine des vers qui chantent
le parfum de la terre de la tombe du Prophéte ou ses effets
bénéfiques, et figurent dans les poémes a sa louange.
Turabu marba‘ihi al-rahbi I-muniri bihi

Safa‘u bihi ‘ayni ida ma $affaha al-ramadu
La terre de son vaste séjour, illuminé par lui,

est la guérison de mes yeux, lorsque la

chassie leur cause des douleurs.

La tombe du Prophéte était également un lieu choisi
pour la récitation des poémes en son honneur. Le plus
ancien connu était celui du poéte syrien Ibn Rawaha al-
Hamawi (mort en 585 H.). Un autre exemple est celui d’'un
poete andalou venu de Séville réciter un des poemes de sa
composition devant la tombe du Prophéte. Marco Scholler
cite également des savants venus en groupe visiter la tombe
et prier pour le Prophéte.

Un des mobiles qui incitaient les savants, les ascétes
et autres gens a visiter les cimetiéres était également celui
de la communication avec les défunts. Cette possibilité d’en-
trer directement en communication avec le monde inférieur
attirait beaucoup d’hommes savants et pieux. Durant les
périodes mamelouke et ottomane, le phénomene était large-
ment répandu. Un éminent historien et mystique yéménite,
al-Yafi‘i (mort en 768 H.), rapporte qu’al-Muhibb al-Tabari,
un lettré de La Mekke, était venu visiter le cimetiére de Zabid
avec le juriste et mystique Isma‘il b. Muhammad al-Hadrami
(mort en 676/78 H.). Muhammad lui dit: « Crois-tu que les
morts parlent ? » - « Qui, je le crois », répondit-il. « Regarde !
Celui qui est enterré 1a m’a dit: « Je suis de la classe infé-
rieure du paradis » (ana min haswi al-ganna).

Ce besoin de communication avec le défunt incitait
ceux qui croyaient a cette possibilité a venir souvent lui
demander conseil et a rester devant la tombe ou a I'intérieur
du mausolée et, parfois, y dormir, afin que le défunt puisse
alors leur apparaitre en réve et leur donner les conseils
ou informations demandés. Des discussions eurent lieu

entre les savants musulmans, pour savoir s'il était, ou non,
|

permis de dormir dans un cimetiére ou a l'intérieur d’une
mosquée. Les hanafites s'opposaient fermement a cette
pratique, mais il est clair, d’aprés les exemples donnés
par I'auteur, que ces pratiques continuérent d’exister plus
ou moins selon les époques. Dans la perspective de ces
« communications », plusieurs autres questions sont expo-
sées concernant le défunt: connait-il plus de choses que
les vivants ? Al connaissance de leurs bonnes actions ?
Estil capable d’entendre ? Peut-il reconnaitre les vivants
qui viennent le visiter ? Les questions sont nombreuses. A
la suite de toutes ces questions, Marco Scholler cite deux
versets coraniques qui ont le mérite de répondre clairement
a ces questions: «Les morts ne sauraient &tre égalés aux
vivants...Tu ne peux faire entendre ceux qui sont dans les
tombes » (xxxv, 22 et xxvi, 80).

Lauteur a ajouté deux fatwa qui témoignent de la po-
sition de leurs auteurs et de la maniére dont ils la justifient.
La premiére a été rédigée par ‘Izz ad-Din Ibn ‘Abd as-Salam
en 660 H. La question posée était: « Les défunts ont-tls,
ou n’ont-t-ils pas conscience de la présence de ceux qui les
visitent ? » Réponse : « Il est évident que le défunt reconnait
celui qui le visite, puisqu’il nous a été ordonné de le saluer
et la loi ne nous commande pas de nous adresser a quel-
qu’'un qui n’entend pas. De plus, un savant a déclaré que
les esprits des morts s’attardaient a I'entrée des tombes.
Nous savons par 'Envoyé de Dieu qu’ils seront chatiés dans
leur tombe. Se tenir devant une tombe (litt. & la téte d’une
tombe) et prier pour que Dieu lui pardonne est Iégalement
correct. Mais Dieu est le plus Savant!»

Une fatwa fut rédigée, 300 ans plus tard, par Ibn
Hagar al-Haytami. A une question semblable, la réponse
fut: « Le défunt est capable d’entendre les salutations de
ses visiteurs, mais il est incapable de leur répondre ! ».

Une autre section est consacrée a la « vie » des défunts
dans leur tombe (‘ay$ al-ahira ou encore ak-hayat allati fr-al-
gabr). Dans la Tradition, les &mes reviennent dans les corps
des défunts qui sont dans les tombes pour qu’ils puissent
subir les « chatiments de la tombe ». Pas de possibilité de
chatiment si le défunt ne peut ni comprendre ni sentir. Cette
vie qui est dans la tombe vient apres l'interrogatoire. Beau-
coup de traditions sont liées a ce concept. Par ailleurs, les
martyrs et les prophétes sont considérés « vivant et priant »
dans leur tombe par la Tradition sunnite qui s’appuie sur le
verset du Coran i, 169 : « Ne crois point que sont morts ceux
qui ont été tués dans le Chemin d’Allah ! Au contraire, ils sont
vivants. lls seront pourvus de biens auprés de leur Seigneur. »
Mais pour les autres défunts, latombe est un lieu de solitude,
méme si le défunt est inhumé avec une autre personne, car
les défunts ne peuvent pas communiquer entre eux. Les
nombreux cas qui sont rapportés par les uns ou les autres
de mystiques défunts ayant fait des gestes, ou parlant aprés
leur mort, ou méme apparaissant sous la forme de fantdmes,
d’esprits hantés (les revenants), relevent du folklore funéraire
et n’ont jamais connu la vogue qu’ils avaient dans I'Europe

chrétienne ou dans la culture classique chinoise.
|

BCAI 21 - 2005 123
BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

Un autre phénoméne est plus spécifique des pays
musulmans : le fait d’enseigner dans les sites funéraires. Ce
fait est lié a I'existence des zawiya, des madrasa, des ribat
(couvents de soufis) qui appartenaient & de vastes structures
funéraires ou bien étaient localisés prés d’elles. Beaucoup
d’étudiants et de soufis vivaient sur ces aires, y habitaient
méme parfois, ou devaient les traverser quotidiennement.
La ville du Caire est un cas particulierement significatif. Elle
présente un grand nombre de constructions situées au nord
et au sud des immenses cimetiéres de la Qarafa, surtout
dans le quartier du mausolée de Safi‘i ol étaient galement
situés les tombeaux des souverains ayyoubides (Salah ad-
Din et al-Malik al-Kamil Muhammad b. al-“Adil). Par ailleurs,
I'adjonction de madrasa aux mausolées renforga encore
cette tendance a regrouper des constructions prés des cime-
tieres. Ces institutions d’enseignement avaient souvent été
établies grace a des fondations (wagqf) de savants réputés
qui avaient souhaité étre inhumés dans les colléges qu’ils
avaient fondés et ou, parfois, ils avaient méme enseigné.
Ce type d’architecture complexe, particuliérement apprécié
sous les Mamlouks, fut appelé «les colléges-tombeaux »,
dont Marco Scholler donne des exemples au Caire, mais
également & Damas. Les défunts qui y étaient inhumés
étaient censés bénéficier des nombreuses récitations du
Coran qui s’y déroulaient. Celles-ci furent parfois contestées
par des savants prétendant qu’elles ne pouvaient plus étre
bénéfiques aux morts, mais la tradition de ces récitations
perdura et a toujours lieu de nos jours.

Marco Schdller consacre également une rubrigue aux
ascetes et ermites qui se retiraient dans les cimetiéres et
en faisaient leur demeure. Des cas analogues existaient a
I'époque médiévale dans les autres religions monothéistes,
mais ces moines épris de solitude et de méditation choisis-
saient le désert pour trouver le silence et se livrer a la priére.
Lauteur ne connait qu’un seul exemple de moine chrétien,
un certain saint Antoine, qui habitait dans une tombe, prés
de son village. Ce phénomeéne insolite attirait un grand
nombre de curieux, aussi finit-il par quitter sa tombe et
s’enfuir dans le désert. Pendant les deux premiers siécles de
I'lslam, il était fréquent de voir des ascétes ou simplement
des hommes pieux habiter dans les cimetiéres. Certains
n’y demeuraient que de maniére temporaire, d’autres y
faisaient réguliérement des sortes de retraites et, enfin, un
petit nombre s’y fixait de fagon permanente. Ces derniers
disposaient d’espace suffisant dans les vastes cimetiéres
des grandes villes pour organiser leur vie comme ils I'en-
tendaient. Les plus connus sont les cimetiéres de Médine
et du Caire (la Qarafa). A I'époque mamlouke, et au-del, le
cimetiére de la Qarafa connut un grand nombre de visiteurs
qui recherchaient parmi les épitaphes les nisba al-Qarafi
qui figuraient dans les noms des défunts, afin de connaitre
quels avaient été les « habitants » de ce cimetiére.

En conclusion de ce chapitre, l'auteur se pose la ques-
tion de savoir quelle est la signification de tout ce matériel col-

lecté dans la perspective de I'histoire de la pensée islamique.
|

Il reléve toutes les oppositions, les contradictions qu’il a
signalées dans les différents exposés sur les mérites des
visites des tombes, sur la nature de la vie et de la mort dans
lau-dela. Il conclut qu’il n’est aucun récit qui soit susceptible
d’offrir a lui seul une structure commune dominante. Ces
maniéres alternatives de conceptualisation, ces différents
discours se complétent les uns les autres dans une optique
historique. Il seraitimprudent de qualifier certains aspects ou
discours d’étre les seuls « véritablement islamiques ».

Le chap.2 est consacré aux monuments funéraires
et épitaphes dans la théorie et la pratique islamiques. Pour
Marco Schéller, les inscriptions funéraires font partie des
structures funéraires ou elles sont réparties (cénotaphes,
mausolées, tombes-mosquées...) et ne peuvent pas étre
étudiées sans elles. Les simples tombes distribuées en
rangées, les cénotaphes, les mausolées couverts de do-
mes, les grands complexes funéraires n’ont jamais cessé
d’étre critiqués sévérement par les savants sunnites et les
traditionnistes. En dépit de ces blames perpétuels, toutes
les régions musulmanes possédent des monuments et des
tombes richement décorés. Tous les savants, musulmans
ou orientalistes, sont d’accord sur le fait qu'aucun sujet
n’a jamais été a la source d’un divorce plus profond entre
la théorie et la pratique. Dans ces batailles perpétuelles et
les luttes contre les «innovations » (bid‘a), il convient de
se référer aux points essentiels adoptés par 'ensemble de
la communauté musulmane (igma“), mais ceux-ci varient
obligatoirement selon les époques et les régions.

En ce qui concerne la forme et I'apparence des
tombes, deux possibilités on été généralement acceptées
par tous : un nivellement de la terre au-dessus de la tombe
(taswiyat al-qabr) ou un petit tumulus (tasnim al-qabr).
Encore estdil qu'il y eut des controverses sur la hauteur a
ne pas dépasser. Références ont été faites aux coutumes
antéislamiques : 2 tumulus couverts d’une dalle de pierre,
description citée dans une mu‘allaga du poéte Tarafa b. al-
‘Abd, lourdes charges de terre mélangées a des pierres dans
la tombe de Hamza b. al-Muttalib, l'oncle du Prophéte, etc.
La Sunna du Prophéte a conforté I'option du nivellement
de la tombe, ce dernier ayant fait niveler la terre au-dessus
de la tombe de son fils ‘Abd Allah, mort en bas age. Les
« Compagnons » du Prophéte et les premiers califes, dont
‘Utman, ‘Umar Il b. ‘Abd al-Aziz ont été mentionnés comme
ayant fait niveler leur tombe. Ce nivellement symbolisait
I'égalité des croyants, dans la mort comme dans la vie.

Mais le modele a suivre, irréfutable pour tous, était la
tombe du Prophéte qui, jusqu’au II° s. H., resta nivelée. Aussi,
lorsqu’il fut question d’élever son tumulus, la controverse
fut vive. Il le fut cependant. Un Médinois rapporte qu'’il vit la
tombe du Prophéte sous le califat de ‘Umar b. ‘Abd al-‘Aziz
et constata qu’elle était élevée de quatre doigts au-dessus
du nivellement de la tombe.

Une rubrique a été consacrée par 'auteur a la licéité
des plantes et des fleurs sur les tombes. Généralement, la
coutume était tolérée, parfois méme encouragée (Galal

BCAI 21 - 2005

BCAl en ligne

124 |

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

ad-Din al-Suyati disait : « Elles louent Dieu et tiennent com-
pagnie aux défunts »), mais certains l'ont critiquée a cause
de la ressemblance qu’elle suggérait avec les tombes des
chrétiens. Néanmoins, beaucoup de tombes sunnites étaient
ornées de plantes et de fleurs, réguliérement soignées. On ar-
rosait les tombes, mais I'eau n’était pas considérée partout
comme bénéfique, car, en cas de trop grande abondance,
elle pouvait transporter des matiéres considérées comme
impures. Parfois, on aspergeait également les tombes avec
de I'eau de rose. Cette coutume était rejetée par les uns
et recommandée par les autres car, selon al-Subki, «elle
favorisait la visite des anges qui aimaient son parfum ».

Marco Scholler étudie ensuite le probléme des plus

grandes structures funéraires : cénotaphes (tabut, sandig,
tarkiba, nusb), mausolées (qubba, turba) et cimetiéres.
Malheureusement, il ne précise ni la chronologie, ni les
régions concernées par 'emploi de ces termes. D’une fagon
générale, tout ce qui est «solide » dans les constructions
au-dessus des tombes est prohibé, mais le probléme est
plus complexe qu'il n’y parait. Il s’agit de savoir, plus
précisément, ce que signifie «au-dessus de la tombe ».
Faut-il distinguer un enclos, une bordure en pierre autour
de la tombe, d’une turba, d’une coupole ou d’un mausolée
qui sont des structures beaucoup plus importantes? La
Tradition se référe d’abord a la parole du Prophéte : naha...
‘an yubna ‘alayhi («1l a défendu de construire au-dessus
d’elle »). Mais, construire quoi ? Les juristes de différentes
écoles sont loin d’étre d’accord sur le contenu du mot. Pour
les chafiites et les hanbalites tout est interdit (il ne faut
utiliser ni pierre, ni brique, ni platre). Pour les malikites, un
petit enclos en pierre était accepté, pour les chiites, le platre
était accepté . Ce manque d’unanimité ouvrait la porte aux
dérives. Pour éclaircir le probléme, les juristes distinguérent
les cimetiéres communaux (a--maqbdra a-musabbala, dits
aussi almuhabbasa), des cimetiéres privés (waqf) qui
relevaient d’une interprétation légale. Dans les cimetiéres
communaux, ou étaient inhumés les défunts résidant dans
la ville avant leur mort, toute construction était interdite.
Dans les propriétés privées ou étaient enterrés ceux qui
voulaient étre inhumés chez eux, les constructions étaient
blamables (mubah), mais non interdites (makrih). Chacun
était libre de préparer son terrain pour sa future tombe.
Toutefois, I'inhumation dans un cimetiere commun était
vivement recommandée.

Le creusement des tombes, effectué normalement par
des professionnels (nabbasun), donnait parfois lieu a des
entorses a la régle commune. Parmi ceux qui creusaient
eux-mémes leur tombe dans les cimetiéres communautai-
res, certains craignaient que celle-ci ne soit ouverte avant
leur mort, et qu’un locataire inconnu prenne leur place. Au
Caire, le fait était assez courant a I'époque mamlouke, tant
la place manquait dans les cimetiéres. C’est pourquoi, les
propriétaires des tombes protégeaient la leur par un petit
mausolée qui leur servait d'abri, surtout lorsqu’un transfert

du défunt était prévu pour quelque raison que ce soit. Le
|

fait était courant, lorsque le défunt était mort a I'étranger.
La famille, craignant que les ablutions, les priéres et rites
funéraires n’aient pas été accomplis conformément a la
tradition, prévoyait une autre inhumation. Dans de tels cas,
un petit mausolée était souvent ajouté a la tombe. Des
exemples en sont encore visibles dans les cimetieres de la
Qarafa, au Caire, dans ceux du Mont Qasiytn, a Damas et
dans ceux de Médine.

Les cimetiéres communaux étaient localisés a
I'extérieur des villes. Rarement on trouvait un cimetiére
intra-muros. Dans la plupart des villes, les cimetiéres com-
mencaient & la sortie des portes et s’étendaient a I'extérieur
des remparts. Certains portaient d’ailleurs le nom de la porte
qu’ils jouxtaient (cimetiéres de Bab al-Kufa & Bagdad, de
Bab al-Sagir a Damas, etc.). Les petits cimetiéres qui étaient
situés a l'intérieur des villes résultaient du fait qu’aux Iv®
et ve siécles de I'Hégire, certaines personnes avaient de-
mandé d’étre inhumées dans leur propre maison. Lorsque
la famille était grande, les tombes devenaient vite un petit
cimetiére. Cette pratique était désapprouvée /a tattahidi
buyatakum qubdran (« Ne transformez pas vos maisons en
tombeaux!»), disaient les prédicateurs. Il était cependant
difficile d'interdire cette pratique, la tombe du Prophéte ayant
été creusée dans sa maison. Gelle-ci disparut peu a peu, a
partir du vi® s. H. Des tombeaux furent alors construits dans
des madrasa, des mosquées, des hospices sufi, qui furent
aménagés en mausolées. Le plus ancien connu est celui de
Salah ad-Din al-Ayyubi, construit a Damas en 592 H. et que
I'on visite encore aujourd’hui. Dans les régions musulmanes
de I'Ouest, peu de mausolées subsistent encore. Grace
aux textes, on connait I'existence de celui d’Aba--Mutarrif
b. Futays, juge et vizir de Cordoue.

Concernant cette question de la construction au-des-
sus des tombes, Marco Schéeller en expose la théorie et
la pratique. En dépit de l'orientation générale, les savants
sunnites alléguaient que ces constructions étaient parfois
nécessaires dans certains cas, principalement pour protéger
la dépouille des défunts contre les fléaux naturels telles les
inondations, fréquentes a La Mekke et a Bagdad, ou contre
la malice des hommes et des animaux, surtout lorsque les
tombes n’avaient pas été creusées assez profondément. Tel
fut le cas célébre d’'lbn az-Zayyat, vizir du calife abbasside
al-Mu‘tasim, dont la dépouille fut dévorée par les chiens.
Lorsque les savants n’étaient pas d’accord sur le bien-fondé
de ces constructions, il arrivait que les gouverneurs tran-
chent la question eux-mémes. Le mausolée de Safii en est
le meilleur exemple. En dépit de I'opposition, stipulée claire-
ment par le savant avant sa mort, et celle de ses disciples et
des muftis, le souverain ayyubide Malik al-Kamil, généreux
donateur du cimetiére de la Qarafa, usa de sa plus haute
autorité pour faire construire un nouveau mausolée a I'imam
de I'école juridique la plus populaire en Egypte. Les stipu-
lations testamentaires émises par certains personnages
célebres demandant qu’aucune construction ne soit élevée

sur leur tombe, méme si ces demandes étaient gravées dans
|

BCAI 21 - 2005 125
BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

leur épitaphe, étaient généralement considérées invalides,
eu égard a la volonté des gouverneurs et a la piété populaire.
Les multiples constructions de mausolées ou cénotaphes
des souverains et émirs mamloukes en témoignent encore
aujourd’hui. Le sultan Baybars voulut, a la fin de sa vie,
satisfaire les récriminations des autorités religieuses lui
demandant de faire nettoyer toutes les constructions du
cimetiére de la Qarafa. Aprés avoir accédé a leur requéte,
il partit en Syrie ou il mourut. Rien ne fut exécuté de son
plan. Les mausolées sont toujours la!

Les autres types de constructions funéraires, tentes
étendues sur la tombe, cénotaphes, dalles sculptées,
cercueils, sont soumis aux mémes interdictions et aussi
aux mémes aléas. Lusage des tentes funéraires (mizalla,
hayba’, parfois méme qubba) remonte au début de I'lslam.
La Tradition rapporte que le futur calife ‘Umar fut chargé
d’étendre une tente sur la tombe de Zaynab, I'épouse du
Prophéte. Il en fut de méme de la tombe du frére de ‘A’isa.
Lauteur donne de nombreux exemples plus tardifs, dont
celui de la tombe d’al-Qabisi, célébre juriste malikite de
Kairouan, mort a la fin du v® s. H. ; une tente resta étendue
sur sa tombe, une année durant, pour que 'on puisse réciter
le Coran a son ombre. Un des avantages des tentes, retenu
plus tard par les mufti, était de cacher les femmes qui S’y
réfugiaient au regard des hommes, Quant aux cercueils, le
discours eschatologique les liait a 'enfer. Il fallut attendre le
X s. H. pour reconnaitre les avantages qu’ils offraient pour
préserver la dépouille du mort de I'humidité, de la dégra-
dation par les insectes et autres animaux, mais surtout ils
devenaient nécessaires, dans les cas ou le corps du défunt
devait étre transporté d’un lieu a un autre.

Une rubrique traite également d’une question toujours
d’actualité, a savoir le fait de toucher et d’embrasser le
tombeau ou le cénotaphe des défunts durant les visites des
cimetiéres et mausolées. A I'instar de toutes ces questions
liées a la piété populaire, certains savants les condamnent
et d’autres y voient un geste implorant I'intercession des
saints auprés de Dieu. Les chiites font une obligation a leurs
adeptes d’embrasser la tombe de ‘Ali a Nagaf et le cénota-
phe d’al-Husayn, alors que la plupart des sunnites trouvent
répréhensible d’embrasser, et méme de toucher, la tombe
du Prophéte a Médine. Il y a cependant des exceptions de
personnages notables, et non des moindres, qui pensent le
contraire, tels Ibn Hanbal, Ibn Hagar al-ASqalani, etc. Il n’y
a pas de consensus (igma“) sur cette question.

En conclusion a I'étude de ces structures funéraires et
architecturales, Marco Schéller estime que les vi¢et vii® s. H.
ont été la grande époque de I'architecture funéraire, celle des
constructions vastes et splendides. Bien que les Fatimides
aient montré un grand intérét pour les diverses expressions
du culte funéraire, en ce qui concerne les membres de la
famille de “Ali, c’est cependant grace a la croissance du
sunnisme avec les Salgugides, puis ensuite les Ayyoubides,
que I'architecture funéraire connut un véritable droit de cité,

une diffusion et une acceptation plus larges.
|

Deux autres problémes suscitant des controverses
entre les savants musulmans ont retenu I'attention de
l'auteur. Tous deux concernent I'autorisation, ou l'interdic-
tion, de poser sur les tombes des palmes (ou du basilic)
ou des pierres. Pour ce qui est des végétaux, les partisans
de l'autorisation s’appuient sur I'exemple du Prophéte qui,
selon la Tradition, avait déposé des palmes sur des tombes
en vue d’apaiser la souffrance de défunts supposés devoir
affronter les chatiments de la tombe. D’apreés les traditions
chiites, deux palmes fraiches devaient étre déposées
sur le corps du défunt avant I'inhumation, I'une a la téte,
l'autre aux pieds. Il semblerait que ces coutumes, dont la
signification varie selon les différentes traditions, n’aient
été adoptées qu’au tout début de I'lslam. Elles auraient été
abandonnées, parce qu’elles évoquaient des coutumes
chrétiennes. Ibn Hagar al-‘Asqalani donna une fatwa dans
laquelle il recommanda cette pratique. Mais les malikites, et
surtout Ibn al-Hagg, I'éternel opposant, contesta vivement
cette coutume. Le probléme des pierres est lié au précédent,
compte tenu de leur signification. Les pierres ou fragments
de rocher ont en effet pour fonction de signaler la présence
d’une tombe. Le Prophéte aurait inauguré lui-méme cette
coutume en déposant un gros fragment de rocher sur la
tombe de ‘Utman b. Ma‘zun, son frére de lait décédé en I'an
3 H., puis sur les tombes de tous les muhadirin enterrés
a Médine, pour que 'on puisse reconnaitre leur derniére
demeure. Il fit de méme, lorsque son fils Ibrahim décéda.
En dépit des différentes relations de la Tradition sur cette
volonté du Prophéte de signaler les tombes, il semble que
leur repérage ne fut pas encouragé. D’aprés les décisions
des mufti, il était répréhensible de planter un baton en bois
sur une tombe, ou tout objet susceptible de s’enflammer, ou
d’avoir été en contact avec le feu, telles les briques cuites,
cela étant un mauvais présage en regard de I'enfer.

En dépit des rapports qui prétendent le contraire, la
littérature légale a encouragé le marquage des tombes pour
suivre les directives du Prophéte. Les hanbalites déclarérent
désirable de marquer les tombes par des pierres, du bois ou
n’importe quel autre matériau. Les malikites considérérent
que I'emploi des pierres, inscrites ou non, taillées ou non
taillées, du bois ou de tout autre matériau était indifférent,
tant qu’il n’y avait pas d’inscription gravée dessus. Cepen-
dant, quelques malikites s’opposérent a cette attitude qu'’ils
jugeaient une « détestable innovation (bid‘a) ».

D’utiles précisions terminologiques concernant les
différents termes utilisés pour désigner toutes ces pierres,
stéles, dalles, colonnes, etc., inscrites ou non inscrites,
appelées, a partir du 1x®s. H., d’un terme commun a toutes,
Sahid, plur. Sawahid, introduisent la question primordiale
des inscriptions gravées sur ces multiples supports. La
premiére référence sur la question est l'interdiction abso-
lue du Prophéte d’écrire sur les tombes. Durant |a période
de formation de I'lslam, le probléme ne fut pas soulevé.
Linterdiction du Prophéte fut respectée. La premiére in-

tervention juridique sur la question fut celle du malikite
|

BCAI 21 - 2005 126
BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

Ibn al-Hagg, né au Caire, en 737 H. qui se préoccupa
d’abord des endroits ol les textes étaient inscrits. D’aprés
lui, les versets coraniques ne pouvaient étre inscrits sur
une pierre qui pourrait étre retournée. Le nom de Dieu et
celui du Prophéte seraient alors face contre terre, ce qui
serait une faute trés grave. Il était nécessaire de veiller
a ce que le nom du défunt et la date de sa mort soient
inscrits du c6té de sa téte, de ne jamais graver le texte
d’une épitaphe sur une construction au-dessus de la tombe,
ou sur une colonne, ce qui était absolument défendu, etc.
Toutes ces précautions nous indiquent qu’a cette époque
la présence des épitaphes était un fait dont les juristes
devaient s’accommoder. A la fin du IX¢s. H., as-Suyiiti
précisa quelques points particuliers, telle I'interdiction
d’écrire les noms et date du décés du défunt. Au x®s. H.,
Ibn Hagar al-Haytami, grand juriste mekkois, présenta une
fatwa faisant une mise au point sur cette question. Il men-
tionna l'interdiction absolue, dans les premiers temps de
I'lslam, mais également le changement d’optique apporté
par le traditionniste mekkois Abu ‘Abd Allah al-Hakimi
an-Nisaburi qui, conscient du divorce entre la théorie et la
pratique (tous les musulmans de I'Est comme de I'Ouest
faisant graver des épitaphes sur leur tombe), suggéra que
ceux-ci étaient au courant de l'interdiction des premiers
temps, mais avaient adopté une position différente sous
Iinfluence de savants contemporains qui ne déclaraient
plus détestable cette coutume. Ainsi, as-Subki (mort en
756 H.) avait déclaré que poser sur une tombe un objet qui
identifiait le défunt était recommandable. Un savant sunnite
du début de I'époque ottomane, ayant pris connaissance
de la fatwa de Haytami, adopta les décisions des savants
du vii®s. H., assez tolérants sur la question de la gravure
des épitaphes, de I'identification des défunts, des citations
des versets coraniques et méme de la poésie.

Lauteur donne également quelques précisions sur la
maniére dont étaient gravées les tombes, sur la réutilisation
des stéles funéraires et sur la destruction des tombes.

En conclusion de ce long chapitre, Marco Scholler
constate que, durant les siécles de I'lslam pré-moderne,
les épitaphes étaient considérées comme superflues et
illégales par les juristes, exception faite des tombes des
saints dont I'épitaphe contenait le strict nécessaire, en par-
ticulier le nom, pour permettre I'identification de leur tombe.
Ces juristes jugeaient inutile de donner des informations
concernant les défunts, non seulement sur les tombes,
mais également dans les mausolées et les « mosquées-
tombes ». Pour eux, le fait que les tombes soient anonymes
ne diminuait en rien les bienfaits résultant de la visite des
cimetiéres. En reconsidérant I'évolution des différentes
positions des savants musulmans, il est possible, selon
l'auteur, d’affirmer que la signalisation des tombes, par
un tumulus, était jugée, non seulement permise, mais
désirable. A part les quelques fatwa signalées entre les
VIl et xés. H., il y a relativement peu de prescriptions

dans la littérature Iégale et dans les collections de hadit.
|

Enfin, il faut également considérer le grand pourcentage
de tombes sans épitaphe. Leurs titulaires n’étaient pas
obligatoirement des gens obscurs. Il y avait parmi eux des
savants réputés, des gens de « grand standing » et méme
des membres de la famille du Prophéte. Il semblerait que
le besoin d’écrire ait été moins intense dans le domaine
des questions funéraires que I'on aurait pu s’y attendre,
en se rappelant que I'écriture a toujours été un des traits
dominants de la culture islamique.

Le chap. 3 traite uniquement du genre littéraire des
ouvrages consacrés aux visites des cimetiéres et a leurs
guides. lls ont une importance primordiale pour qui s'inté-
resse a I'épigraphie funéraire, car ils contiennent un grand
nombre d’épitaphes (cf. ch. 4). Vu le role éminent des
cimetiéres et I'importance du culte funéraire en islam, ils
furent a l'origine d’un genre littéraire qui leur était propre et
contribuérent a son essor. Ces guides (ouvrages et person-
nes) étaient a la disposition des visiteurs, non seulement
pour les accompagner dans leurs visites des tombeaux,
mais également pour éveiller leur intérét a I’histoire de ceux
qui y étaient inhumés. Les ouvrages se concentrent sur la
topographie et la description des sites, mais consacrent
également une grande place a la biographie des gens qui
y sont enterrés. De plus, les guides chiites sont remplis de
traditions et surtout de litanies a réciter, assimilés a une
littérature de dévotion.

Les grands cimetiéres sont trés fréquentés pour la
baraka de leurs mausolées. Dans certaines régions (Egypte,
Palestine, Syrie, Tunisie), des «tours » sont organisés afin
de visiter les sites funéraires. Les sources littéraires donnent
peu d’informations sur les guides qui les organisaient, mais
il en est un, Sasi az-Zawwar, trés connu a Kairouan au XIxé s.,
pour les visites qu’il dirigeait dans les mausolées des saints
dont il racontait la vie et les exploits.

Dans la littérature sunnite, peu d’ouvrages sont
consacrés a ce sujet, mais il en est un, trés connu et repré-
sentatif du genre, le Kitab al-’ISarat ’ila ma‘rifat az-Ziyarat,
(Introduction a la Connaissance des lieux a visiter). Lauteur,
‘Ali Abu al-Hasan al-Harawi (mort en 611 H.), voyagea sans
relache et avait I'habitude de prendre des notes sur le haut
des murs. Il visita les cimetiéres, mausolées et tombes
dispersés dans le monde islamique entre le Maroc, I'lrak et
le Yémen. Il s'intéressa aux grands cimetiéres de Bagdad,
Le Caire, Damas, La Mekke et Médine, mais également
aux sites moins connus en Anatolie, Sicile et Chypre. I
consacra un soin particulier a la Syrie et a la Palestine. Des
centaines de sites funéraires et de mausolées sont décrits
brigvement dans son ouvrage et méme des monuments
juifs et chrétiens. Il précise qu'il avait recueilli beaucoup
d’épitaphes mais, malheureusement, celles-ci ne sont pas
parvenues jusqu’a nous.

Les guides chiites, incluant les plus anciens cimetie-
res, ont précédé de deux siécles les travaux sunnites. lIs
offrent des litanies, mais ne donnent pas d’informations

historiques.
|

BCAI 21 - 2005 127
BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

Les travaux littéraires sunnites traitant des sites
funéraires sont répartis par zones distribuées d’ouest en
est. Les premiers cimetiéres étudiés sont ceux de la ville
de Cordoue auxquels ont été ajoutés les tombeaux des
hommes vertueux (qubdr as-Salihin). Le titre exact de
l'ouvrage nous permet d’identifier ces hommes vertueux:

les « Compagnons », ceux qui leur ont succédé, les sa-

vants en sciences religieuses et les ascétes (a*Tabyin ‘an
manaqib man ‘urifa bi-Qurtuba qabruhu min as-sahaba wa
altabi‘in wa al-‘ulama’ az-zahidin). Le second travail sur les
sites funéraires occidentaux fut consigné dans I'ouvrage
Descrittione dell’Africa, ou sont décrits, non seulement les
cimetiéres hors des murs de Fés, mais aussi les mausolées
des gouverneurs mérinides de Chella (915 H.). LEgypte,
classée dans les régions occidentales, posséde un nombre
impressionnant d’ouvrages de Ziyarat (inventaire réalisé par
Yasuf Ragib). Les plus importants concernent les cimetiéres
du mont Mugattam par Muwaffaq ad-Din b. ‘Utman (mort en
615 H.) et de la Qarafa, par Ibn az-Zayat (mort en 805 ou
814 h.). Un Guide réalisé par Nur ad-Din as-Sahawi (fin du
IX® s. H.) est spécialisé sur les mausolées, les lieux bénis
et les biogaphies.

La péninsule Arabique, avec les deux villes saintes de
La Mekke et Médine, auxquelles il faut ajouter le Yémen,
peut &tre considérée comme possédant les sites funéraires
les plus vénérés et les plus visités.

La Mekke posséde le plus étendu de tous les espaces
funéraires du monde islamique. Son cimetiére le plus célebre
est celui de Bab al-Ma‘la, appelé également al-Hagan. Il est

situé au nord du complexe du Haram. Il contient la préten-

due tombe de Hadiga, la premiére épouse du Propheéte, et
certains affirment qu’Amina, sa mére, y aurait été inhumée.
Remarquons qu’aucune tombe des « Compagnons » n'y est
signalée. D’éminents juristes, mystiques et poétes y sont
inhumés. Deux « Guides » et un Dictionnaire biographique
sont consacrés a cet espace funéraire. Le premier est dil

au célebre linguiste connu sous le nom d’al-Firizabadi (729-

817 H.) qui, a sa demande, a été enterré dans ce cimetiére.
Le second, composé par al-Saybi (779-837 H.) contient un
grand nombre d’épitaphes ajouté aux descriptions, mais
selon Marco Schdller, 'ouvrage est mal structuré.

Le plus grand cimetiére de Médine, Bagi‘ al-Garqad,
dans I'aire sud-est de la ville, a été révéré de tout temps,
mais spécialement a 'époque mamlouke, lorsque Médine
redevint le centre du savoir juridique. Le grand savant de
I'époque, Sams al-Din as-Sahawi (mort en 902 H.) y fut
inhumé, prés du mausolée de Malik b. Anas, fondateur du

malikisme (mort en 179 H.), beau symbole de la renais-

sance de I'érudition dans la ville. Le « Guide » de ce cimetiére
fut composé en 718 H. par Amin ad-Din al-Aqgari al-Ahlati.
D’aprés as-Sahawi, le livre comprenait cing chapitres, dont
un était consacré aux régles régissant les visites de la tombe
du Prophéte et les mausolées des membres de sa famille
et des premiers califes.

Un grand nombre d’informations sur les espaces
funéraires au Yémen sont contenues dans les histoires
et les dictionnaires biographiques locaux, spécialement
concernant les savants du x s. H. Toutefois, il n’existe, a
la connaissance de I'auteur, aucun guide des cimetiéres
yéménites pour la période pré-moderne.

Les sites funéraires des grandes cités des pays mu-
sulmans de I'Est, telles Damas et Bagdad, figurent aussi
parmi les plus importants. De plus, ces pays comprennent
un grand nombre de mausolées, notamment a Jérusalem,
Alep, Mossoul, Kifa, signalés dans le « Guide » de Harawi
(cf. ci-dessus). Trois ou quatre traités concernant les
mausolées et cimetiéres de Damas sont connus, mais le
maitre en la matiére est certainement an-Nu‘aymi (non pas
an-Na‘imi) qui fit un dictionnaire biographique des savants
chafiites enterrés dans le cimetiere de Bab as-Sagir a Damas.
Contrastant avec la Syrie, I'lrak posséde trés peu de « Gui-
des » sur les sites funéraires, probablement d’aprés l'auteur,
parce que les « Guides » sunnites n’apparaissent pas avant
le Vi s. H. Le premier connu est cité par Ibn Ragab (mort
en 795 H.) et aurait été composé par Ibn al-Gawzi (mort
en 597/1200). Un second ouvrage, attribué & as-Sirazi,
dont le titre complet est connu : a-Magqabir al-maShira wa
al-masahid al-mazdra. En Perse, le plus important « Guide »
des cimetiéres d’une ville persane écrit en langue arabe est
dd & Mu‘in ad-Din Gunayd b. Mahmiid a$-Sirazi (mort aprés
791 H.). Son travail est semblable a celui des Guides égyp-
tiens d’al-Muwaffaq ibn ‘Utman et Ibn Zayyat.

Dans I'ensemble, le genre littéraire des visites et gui-
des des cimetiéres n’offre rien de moins qu’un miroir de la
route suivie par I'histoire intellectuelle et culturelle durant la
période pré-moderne. Si les vivants trouvaient les moyens et
le temps d’écrire des livres sur les demeures de leurs morts,
cela signifie qu'ils possédaient une culture florissante.

Le chap. 4 traite des épitaphes arabes dans les sour-
ces littéraires. Lauteur a constaté que, jusqu’a présent, les
données des inscriptions arabes offertes par les sources
littéraires avaient été négligées, celles-ci ayant surtout été
exploitées pour reconstruire les données topographiques
des cimetiéres et les détails de I'architecture des mausolées
et autres structures funéraires. Elles ont été parfois consul-
tées pour identifier ou vérifier les inscriptions publiées dans
les grandes collections, tels les CIA et RCEA, mais, a la
connaissance de I'auteur, aucun effort n'a été fait pour re-
cueillir les données épigraphiques des sources littéraires.

Dans son étude, Marco Schdéller divise ces inscrip-
tions en deux catégories: celles qui sont sur des objets
portables (métaux, bois, céramique, anneaux, cloches et
armes, etc.) et celles qui sont sur des monuments ou des
structures fixes. Naturellement, les épitaphes appartien-
nent a la seconde catégorie. Lauteur est peut-étre un peu
excessif quand il affirme qu’aucun effort n'a été fait pour
ce type d'inscriptions que le RCEA appelle inscriptions mo-
biliéres. En effet, les musées de différents pays ont fait des

efforts de publication de ces inscriptions, surtout dans les
|

BCAI 21 - 2005 128
BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES |

catalogues d’expositions qui ont au moins le mérite de les
faire connaitre, ce qui n’empéche pas qu'il reste beaucoup
a faire dans ce domaine .

Dans la poésie arabe, nous trouvons un nombre rela-
tivement important d’épitaphes funéraires, jamais gravées
sur aucun objet, mais référencées comme appartenant a
la premiére catégorie, celle des «inscriptions portables ».
En effet, parfois certains des vers de ces poésies ont été
gravées sur des lampes, des carreaux de céramique, selles
de cheval, épées, etc. Normalement, ces vers n’excédent
pas une ou deux lignes. Certains, parfois plus longs, ont été
gravés sur des structures monumentales. lls seront étudiés
en fonction du rdle qu'ils ont eu dans leur contexte.

Trois tendances différentes ont été repérées quant a
I'emploi de la poésie dans les épitaphes : pour leur impor-
tance dans la tradition monothéiste de I'lslam; pour leur
esthétique et leur valeur d’exhortation a la vertu; pour les
informations historiques et biographiques qu’elles offrent
ou semblent offrir.

Lauteur donne des commentaires des citations d’épita-
phes dans les sources littéraires, dont nous ne rapportons ici
que quelques aspects. Celles-ci ne remplaceront jamais les
sources originales dans leur évidence historique, mais sont
néanmoins valables, spécialement comme transmission
littéraire des inscriptions, car elles peuvent aider a corriger
les lectures erronées qui en ont été faites ou celles dont
les ductus sont restés indéchiffrables. Dans cette rubrique,
il présente les citations d’épitaphes dont I'origine n’est pas
arabe, mais qui proviennent d’autres cultures: hébraique,
grecque, perse ancienne, sabéenne, himyarite, mais sont
cependant toujours notées en caractéres arabes.

Dans le catalogue d’épitaphes, recensées dans les
textes littéraires, que 'auteur met a notre disposition, il nous
informe que sa sélection comprend seulement les inscrip-
tions qui contenaient des détails susceptibles d’apporter un
certain intérét et qu’il a éliminé celles dont le contenu se
bornait au nom du défunt et a sa date de décés.

Les entrées des inscriptions sont classées dans
l'ordre alphabétique de la premiére lettre de leur locali-
sation d’origine ; les noms des sites sont présentés selon
lorientation ouest-est, déja adoptée pour la présentation
des «Guides » et les visites de cimetiéres. Les épitaphes
dont l'origine géographique est inconnue sont classées
dans l'ordre chronologique des sources d’ou elles provien-
nent et les dates données sont celles mentionnées dans
les épitaphes elless-mémes. Quelques autres explications
pratiques complétent cette présentation du catalogue des
épitaphes. Celui-ci contient 237 épitaphes et s’étend des
pages 338 a 573.

Pour chaque épitaphe, Marco Scholler donne les
informations suivantes:

— sa localisation suivie de sa date,
— des renseignements sur le défunt, sa date de nais-
sance, ses fonctions, suivis des références ou il a puisé

ces informations,
|

— les sources arabes et les études d’orientalistes
concernant le défunt,

— la description de I'épitaphe, suivie du nom du métre
des vers cités,

— le texte arabe de la poésie, en translittération, suivi
de la traduction en anglais,

— le commentaire des mots intéressants.

Ce catalogue, avec toutes ses références, constitue
une étude nouvelle et précieuse pour tous ceux qui s'inté-
ressent a I'épigraphie funéraire, mais aussi a la poésie qui,
dans ce contexte, a toujours été négligée dans les études
épigraphiques précédentes.

Le chap. 5 marque 'apogée du chapitre précédent .
Lauteur y présente une épitaphe composée en forme
de poéme, a 'occasion de la mort d’'un petit enfant, en
359 H. © 1l montre comment le poéte a emprunté des
fragments d’hémistiches ou tout au moins une partie de
son vocabulaire dans des poémes d’auteurs connus ou, vice-
versa, comment des auteurs plus tardifs se sont inspirés de
quelques-uns de ses vers. Ainsi, a titre d’exemple, Marco
Schéller a trouvé, dans un poéme d’al-Mutanabbi (mort en
354 H.), un paralléle au premier vers de I'épitaphe:

‘In yakun mitta sagiran
fa--'asa gayru sagiri
Bien qu’il soit mort petit garcon
la tristesse n’est pas petite.
Et quatre siécles plus tard, le poéte Ibn Nubata repre-
nait un vers inspiré de ceux-ci:
Qald sagiran ‘inna wa rubbama
kanat bihi -I-hasaratu gayra sigari
Ils ont dit (votre petit enfant) n’était qu’un petit garcon
(et je dis) peut-étre
mais la détresse pour moi n’est pas petite

La suite de I'analyse de I'épitaphe gravite autour du
parfum du rayhan (basilic, mais également assimilé au
myrte), auquel le petit enfant mort est souvent comparé. Le
basilic est trés présent dans la poésie arabe ; il est appelé
«ma plante parfumée ». Les enfants sont dits rayhanu qalbi
(« parfum de mon ceeur »). Al-Hasan et al-Husayn, les deux
enfants de ‘Ali sont appelés « mes deux plantes odorantes ».
L’union des amants est assimilée a I'enlacement d’un rayhan.
Le rayhan est une représentation du paradis, etc.

(4) Nous signalons également des ouvrages, en arabe et en anglais, sur
les inscriptions des tiraz (tissus officiels dont les inscriptions donnent
les noms des souverains qui les ont ordonnés et les ateliers qui les ont
produits et leur date). Une thése a été soutenue a Aix-en-Provence, par
madame Khira Skik, sur les inscriptions des tiraz du Musée National du
Bardo de Tunis, qui est en cours de publication. Naturellement, elles ne
concernent pas I'épigraphie funéraire, mais appartiennent tout de méme
a la premiére catégorie des inscriptions « portables ».

(5) Dans ce chapitre, I'auteur a écrit les vers en caractéres arabes.

(6) La date est donnée dans le tome |, p.227.

BCAI 21 - 2005

BCAl en ligne

129

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE ET TRADUCTION DE TEXTES

Le chap. 5 est suivi d’un appendice donnant les tex-
tes des poémes-épitaphes du catalogue (p.338-573) en
caractéres arabes. La bibliographie comprend 2 sections:
les sources et la littérature secondaire. Les sources sont
classées en 3 rubriques:

1. les sources épigraphiques ou, a I'instar du tome |,
les abréviations sont malheureusement classées a partir
du titre (voir plus haut);

2. les bibliographies et catalogues de manuscrits;

3. les sources littéraires primaires ol généralement
I'abréviation du nom précéde I'abréviation du titre.

Mais, souvent, le nom est si abrégé qu'il est assez
difficile de le retrouver, d’autant plus qu’il forme un seul
mot avec I'abréviation du titre qui ne comporte que 3
lettres. Pour des étudiants ou des chercheurs débutants,
c’est un peu difficile.

La seconde section comprend la littérature secondaire,
qui ne comporte qu’une seule rubrique et dans laquelle le
classement est plus simple : le nom de I'auteur est suivi de
I'abréviation du titre.

La bibliographie est suivie du glossaire arabe-anglais
que nous aurions souhaité plus complet. Il est le méme
que dans le premier volume, et beaucoup de mots arabes
figurant en translittération dans le texte des deux volumes
sont absents du glossaire. De plus, ce sont, généralement,
les mots les moins connus qu’il faut alors chercher dans
des dictionnaires arabes, et dont certains ne figurent pas
dans les dictionnaires les plus courants. Parfois méme, il
faut recourir au Lisan al-‘arab!

Le volume 3 comprend les indices, en anglais, des
deux volumes. Les noms propres arabes sont en translitté-
ration. Dans leur préface, les auteurs expliquent qu’ils ont
préféré, a un index cumulatif, distribuer ces indices en plu-
sieurs sections correspondant aux sujets qu’ils ont traités.
Les onze index sont répartis de la maniére suivante

1. Personnes, groupes, tribus et dynasties

2. Sites, pays, régions et monuments

3. Mots, sujets, expressions et concepts

4. Les différentes appellations des personnes défun-
tes prématurément

5. Les priéres dans les épitaphes arabes

6. Les professions et métiers dans les épitaphes
arabes

7. Les titres des ouvrages arabes, des épitres et des
poémes

8. Liste des sourates et des versets coraniques
employés dans les deux ouvrages

9. Liste des références au Répertoire chronologique
d’épigraphie arabe

10. Distribution géographique des épitaphes arabes

11. Liste en arabe des vers utilisés dans les épitaphes
arabes, classés selon 'ordre alphabétique arabe et précédés
du nom du métre utilisé.

Ces indices sont trés riches et trés commodes a

utiliser pour ceux qui connaissent le contenu des deux
|

ouvrages. lls ont d’ailleurs été pensés dans cette optique.
Notons, toutefois, qu’un certain nombre de références de
mots figurant dans les textes sont absentes. Mais pour des
étudiants ou des chercheurs qui ne connaissent pas bien
l'ouvrage et qui recherchent des informations précises sur
un sujet, il nest pas toujours simple de les trouver. C'est
un parcours du combattant. S'il est permis d’exprimer un
regret, c’est I'absence d’informatisation des textes des
épitaphes, voire des volumes tout entiers, ce qui aurait
permis d’ajouter un index cumulatif, sans effort, par I'emploi
du logiciel Hypertext qui aurait fait tout le travail. Il est vrai
que la saisie d’un ouvrage en traitement de texte demande
beaucoup de temps, mais c’est un travail de secrétariat. La
richesse et le sérieux avec lequel cette étude a été réalisée
le méritent bien. On peut réver de voir un jour ces deux
volumes sur Internet !

Ce long compte rendu ne saurait se terminer sans un
merci reconnaissant aux deux auteurs, pour tout ce qu’ils
apportent de nouveau a la recherche en épigraphie arabe et
les voies qu’ils ouvrent aux jeunes chercheurs qui désireront
s’adonner a cette discipline trop délaissée.

Solange Ory
Aix-en-Provence

N.B.: Limportance tant matérielle que scientifique de ces
volumes a conduit la rédaction du BCAI a accepter ce compte
rendu d’une longueur exceptionnelle.

BCAI 21 - 2005

BCAl en ligne

130

BCAI 21 (2005) Diem Werner & Schéller Marco : The Living and the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. 3 vol., recensé par Solange Ory
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



