NUNLIST Tobias,

Himmelfahrt und Heiligkeit im Islam. Eine Studie
unter besonderer Berticksichtigung von lbn Sinas
Mi‘rag-nameh

Bern—Berlin—Bruxelles—Frankfurt-am-Main—
New York—Oxford-Wien, Peter Lang, 2002. 419 p.

Louvrage comprend un plan détaillé (p. 5-8), un texte
de 372 p., un index des ouvrages utilisés (p.383-409),
sans qu’il y ait distinction entre sources primaires et
secondaires, un index des noms propres (p.411-419)
mélant allégrement noms personnels, toponymes, notions
philosophiques et religieuses..., sans toujours faire la part
entre le terme allemand et arabe et/ou persan comme dans
le cas d’Aufstieg et de mi‘rag par exemple, si bien que les
références au texte se répétent.

Il s’agit d’une dissertation soutenue a I'Université de
Berne a 'automne 1999. LA., grace a une bourse du Fonds
National Suisse, a pu préparer cette thése a Téhéran (au
Farhangistan-i Zaban-o Adab-i Farsi et a I'Institut Frangais
de Téhéran) et a I'lnstitut Frangais de Damas. Elle ne semble
pas avoir été remaniée, ou alors de fagon assez sommaire :
les répétitions ne sont pas éliminées, et les notes elles-
mémes ne suivent pas toujours un ordre continu.

LA. traite du mi‘rag du Prophéte, c’est-a-dire de son
ascension au ciel depuis La Mecque ou Jérusalem en
chevauchant le coursier merveilleux muni d’ailes, al-Burag,
ou en montant sur une échelle, le théme de I'échelle étant
simplement abordé. En effet, comme I'explicite I'A.,si mi‘rag,
formé sur le paradigme grammatical mif<al, connote I'idée
d’ascension, il dénote d’abord I’échelle qui permet de
S'élever.

Un des aspects novateurs de ce travail tient a ce
qu’il ne limite pas son étude du mi‘rag aux sources exclu-
sivement arabes, lesquelles ont fait I'objet de nombreux
travaux critiques de description et d’analyse tant chez les
savants musulmans que chez les orientalistes, mais qu'il
s'étend aux sources persanes qui explosent au cours des
XI® et XI® siécles de notre ére. Si ces derniéres s’attachent
a leurs modéles arabes, elles n’en divergent pas moins
fondamentalement sur un certain nombre d’éléments, qui
ont donné un sens et une perspective tout a fait nouveaux a
lalégende du mi‘rag: le clou n’est plus la priere telle qu’elle
est congue, dans les sources arabes, comme un devoir rituel
dont Le Trés-Haut fait cadeau au Prophéte pour preuve de Sa
Toute Puissance auprés de sa nation, les Arabes, mais bien
la conversation que Muhammad eut avec I'lneffable, non
pas en chair et en 0s, mais par I'entremise de son cceur et
I'eeil de son esprit. Lascension n’est plus accomplie par le
corps et I'esprit, mais essentiellement par 'esprit. En outre
I’Archange Gabriel, mentor, protecteur et guide du Prophéte
ne 'accompagne plus, dans les sources persanes, jusqu’au
saint des saints, c’est-a-dire au-dela de la Sidrat a-muntaha,

mais reste en arriére, tant Muhammad est devenu la
I

. LANGUE €T UTTERATURE |

créature parfaite, se suffisant quasiment a elle-méme. En
effet I'ascension est tenue alors pour une ascése spirituelle.
Méme si Rasid al-Din Abu I-Fadl Muhammad al-Maybudi, né
a Maybud prés de Yazd (Iran), et auteur d’un Tafsir al-Qur'an
en 1226, soutient I'idée, dans son Kasf al-asrar wa ‘uddat
al-abrar,— ce dernier formant le socle du troisiéme chapitre
de 'ouvrage critigué — que Muhammad a fait I'ascension
en corps et en esprit, les termes employés pour décrire et
expliciter la rencontre et I'entretien avec I'Ineffable sont tous
des fermini technici repris sans cesse par les soufis pour
décrire I'état d’extase : son nafs ou ame voit I'endroit de la
proximité ou magam-i qurbat, son intérieur ou damir trouve
I'état de dévoilement ou mukasafa, son cceur ou dil regoit le
calme de la contemplation ou musahada, son esprit ou gan
godte la douceur de la vision (divine) ou mu‘ayana, son plus
intime ou sirr atteint I'état d’attachement ou muwasala.

Bien que Maybudi, savant sunnite, ne soit pas un
mystique, le soufisme a fait son ceuvre, en particulier au
travers d’lbn Sina (9807 — 1037), et de son ouvrage le
Mi‘rag-nameh, dont I'analyse forme le soubassement de la
deuxiéme partie de I'ouvrage critiqué.

L'étude de I'A. couvre la période qui s’étend de Ia fin
du viIi® siécle a la premiére moitié du XilE siécle.

Les sources sur lesquelles s’appuie I'A. sont les
recueils de traditions canoniques, le Sahih d’al- Buhari
(810-870), celui d’Abt Muslim (817/21- 8757?), la
biographie du Prophéte ou Sirat al-nabi d’Ibn Ishaqg (mort
en 767) / lbn Hisam (mort en 822/833), les Tabagat
al-kubra d’lbn Sa‘d (839-923), le Tafsir al-Qur'an etle Ta'rih
alrasal wa’l-mulk de Tabari. Elles constituent le socle de
la premiere partie intitulée : « Lannonciation de la priére »
(Das Kiinden des Gebets).

La deuxieme partie, portant le titre : « De I'annoncia-
tion a 'accomplissement de la priére » (Vom Kiinden zum
Verrichten des Gebets) et occupant la plus grande partie
de I'étude, se fonde sur le Mi‘rag-nameh d’lbn Sina, un des
rares ouvrages en persan de ce dernier et dont I'authenti-
cité demeure toujours contestée. Toutefois I'A. fait appel a
d’autres ouvrages d’lbn Sina.

La troisieme partie intitulée: 'accomplissement de
la priere (Das Verrichten des Gebets) s'inspire d’une série
d’auteurs persans, qui ont tous traité ou abordé I'événement-
mi‘ragd aux Xi¢ et xi®siecles. LA. parle a ce sujet d'une
floraison d’écrits sur le mi‘rag. |l s’agit de poetes qui ont
tous consacré un exposé au mi‘rag dans leur dibageh ou
introduction a leur épopée comme Hagani (1126-1196),
Tuhfat al-iraqayn, Nizami, Haft Paikar, et surtout ‘Attar,
Asrar-nameh. D’autres auteurs ont dévolu un ouvrage entier
au mi‘rag comme Qusayri, K. a-mi‘rag (il y trace un paral-
Iéle entre 'ascension du Prophéte au ciel et la montée de
Moise sur le Mont Sinai), ou des parties conséquentes de
leur ceuvre comme Surabadi (premiére moitié du Xi® siecle),
ou Abu Futah al-Razi. Toutefois, la clef de volte de cette
troisieme partie demeure Maybudi.

BCAI 21 - 2005

10

BCAI 21 (2005) Ninlist Tobias : Himmelfahrt und Heiligkeit im Islam. Eine Studie unter besonderer Berlicksichtigung von Ibn Sinas Mi‘rag-nameh, recensé par Guy

Ducatez

© IFAO 2026

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I. LANGUE €T UTTERATURE |

L’A. fait aussi usage de travaux critiques, qui ont
linsigne mérite d’avoir traduit en une langue européenne
(anglais, francais, allemand et italien) nombre de textes
retenus en tout ou partie par notre auteur: il faut songer
aux ouvrages de G. Widengren, J. Maier, R.A. Nicholson,
G. Bowering, P.Heath (...

La problématique de I'A. se réclame de la phénoméno-
logie, ¢’est-a-dire qu’elle tente de saisir le mi‘rag comme un
événement vécu par le Prophéte, une expérience propre, do-
maine de savoir, de connaissance et de reconnaissance. Cette
phénoménologie peut se définir par deux citations : « Ne cher-
chons rien aux phénomenes, ils se suffisent a eux-mémes »
(Goethe) et « C’estI'expérience pure qu’il fautamener pure a
laconscience » (Husserl). Untel traitement de I'objet d’étude
implique le recours constant a un certain nombre de termes
clefs qui scandent le texte : das Ereignis ou événement qui
survient, das Erlebnis ou événement vécu, die Erfahrung
ou expérience, connaissance déduite de I'expérience, das
Wissen ou le savoir, die Kenntnis ou la connaissance, die
Erkenntnis ou la connaissance, lareconnaissance et surtout
das Dasein ou'advenant, mis en fait pour désigner I'existence
ici-bas par opposition a l'au-dela.

Lecteur assidu de Mircea Eliade, I'A. s’attache a
démontrer la rupture ontologique, qui traverse 'homme et
le déchire, entre I'ame et le corps, entre le monde d'ici-bas
et celui de 'au-dela, le mi‘rag devenant ainsi le prototype
d’un événement qui permet de s’affranchir du temps et de
I'espace de ce monde-ci, soumis au mouvement, a la fuite
du temps et a la corruption, pour un temps et un espace
ol le mouvement est inexistant, car il s’annule. LA. n’hésite
pas non plus a reprendre nombre de correspondances sym-
boliques dégagées par ce phénoménologue des religions
comme celles entre temple et ciel, montagne sacrée et
axe du monde, arbre de la connaissance et la Sidrat al-
muntaha, diversement située au septiéme ciel ou a I'orée
de ce qui pourrait étre le siege du Trés-Saint... et, afin de
mieux rendre compte de I'événement-mi‘ra§ — toujours
dans une perspective phénoménologique — I'A. compare
ce que peut receler de proche, de semblable le mi‘rag tel
qu'il est vécu par le Prophéte avec la pratique du yoga ou
Ienvol du chamane parti a la découverte du monde des
esprits lors de son expérience extatique.

Il en ressort que I'A. n'opte pas pour une démarche
d’historien et que 'ascension du Prophéte au ciel est indis-
sociable de la priére rituelle : Allah la remet en cadeau a
Muhammad a titre de preuve de son voyage pour sa umma.
Peu a peu la priere, but réel de I'ascension au ciel, est
évincée au profit de la rencontre avec Le Trés-Haut, une fois
que le protagoniste a subi une série d’épreuves, facteur de
purification, de spiritualisation et d’intériorisation : ¢’est alors
par I'esprit que le Prophéte peut contempler I'Ineffable. Ici, le
modéle mythologique, omniprésent dans la premiére partie,
se fonde dans le modéle mystique (deuxiéme et troisiéme
parties) et 'un devient étroitement dépendant de I'autre, le

second innervant complétement le premier.
I

Dans la premiére partie de I'étude, I'A. dégage deux
versions de la Iégende donnée par des textes arabes
orientés selon la théologie : la version al-Bayt al-ma‘mir et
la version Bayt al-maqdis, qui fusionnent d’ailleurs assez
tot, puisque la fusion apparait chez Tabari (7afsir) Elles
s’enracinent dans l'interprétation de Coran, xvii, 1: selon
ce verset, le serviteur d’Allah a voyagé de nuit (asra failan)
d'al-masgid al-haram a al-masgid al-aqsa.

Il n’est guére de verset, tant sa formulation est concise,
donc ambigué, qui n’ait suscité autant de questionnement,
d’interrogations, a la fois de la part des musulmans et des
orientalistes ), tant sur la véritable place de ce verset dans
la sourate des Banu Isra'il (un « verset disloqué » selon Cl.
Gilliot), que sur le sens du verbe asra (une V€ forme) ou la
signification de I'expression a-masgid al-aqsa, et ce d’autant
plus qu’elle apparait comme un hapax dans le Coran, tandis
qu'al-masgid al-haram ne semble pas poser probleme: la
mosquée de La Mecque. Le verbe asra en particulier, qui
désigne un voyage horizontal, a subi une véritable torsion
pour signifier un voyage vertical, alors que Niinlist Tobias
n’hésite pas a lui préter le sens d’entriicken ou enlever,
ravir, vraisemblablement sous l'influence du Mi‘rag-nameh
d’lbn Sina.

Pour I'A., les versions al-Bayt al-ma‘mir et Bayt
al-maqdis courent parallélement et représentent deux
possibilités d’'une méme problématique : accés a deux lieux
de culte, d’adoration, deux temples, deux lieux sacrés, soit
Jérusalem (Bayt al-maqdis), soit le septiéme ciel (al-Bayt
alma‘mdr), contrairement & 'exégése islamique, suivie par
les orientalistes, qui privilégie ce qui diverge dans les deux
représentations de ce voyage.

1-Version al-Bayt al-ma‘mdr (cf. al-Buhari, Sahih, hadit
n° 349 et 3207): que le Prophéte soit chez lui, ol le toit
de la maison s’ouvre, ou dans la mosquée de La Mecque,
entre un dormeur et quelqu’un veillant, Gabriel descend, lui
ouvre la poitrine, |a lave avec de I'eau du puits de Zamzam,
lui améne une clef d’or pleine de sagesse et de croyance
avec laquelle il remplit cette poitrine. Soit Gabriel le prend
par la main et le fait accéder au ciel inférieur (Adam), puis
au deuxiéme ciel..., soit Gabriel lui améne une monture
merveilleuse blanche, pourvue d’ailes, grace a laquelle il
traverse sept cieux (premier ciel: Adam; deuxiéme: ‘Isa
et Yahya; troisieme : Yusuf ; quatrieme : Idris; cinquiéme :
Hartn ; sixieme : Moise ; septiéme : Abraham), Gabriel jouant
le role a la fois de guide et d'intercesseur. C’est au septieme
ciel qu’apparait al-Bayt al-ma‘mir (la Maison habitée) ou,

(1) Ce dernier traduit le Mi‘rag-nameh d’Avicenne in Allegory and Phi-
losophy in Avicenna (Ibn Sina). With a translation of the Book of the
Prophet Muhammad’s Ascent to Heaven, University of Pennsylvania
Press, 1992.

(2) Cf. Cl. Gilliot, «Coran 17, Isra’ dans la recherche occidentale. De
la critique des traditions au Coran comme texte», dans Mohammed
Amir-Moezzi (éd), Le voyage initiatique en terre d’Islam. As-
censions célestes et itinéraires spirituels, Louvain et Paris,

| BCAI 21 - 2005

BCAI 21 (2005) Ninlist Tobias : Himmelfahrt und Heiligkeit im Islam. Eine Studie unter besonderer Berlicksichtigung von Ibn Sinas Mi‘rag-nameh, recensé par Guy

Ducatez

© IFAO 2026

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I. LANGUE €T UTTERATURE |

chaque jour, prient 70 000 anges et la Sidrat a-muntaha,
un arbre aux fruits aussi gros que des cruches d’Hagar et
aux feuilles aussi grandes que des oreilles d’éléphant...,
tandis qu'a sa base sourdent quatre fleuves dont deux
cachés qui gagnent le Paradis, les deux autres étant le Nil
et I'Euphrate.

C’est vraisemblablement I qu’a la suite de marchan-

dages répétés le Prophéte fait baisser le nombre de priéres
destinées a son peuple de cinquante a cing.

2- Version Bayt al-maqdis (Sira d’lbn Ishag/Ibn Hisam,
al-Tabagat al-kubra d’lon Sa‘d et le Tafsir al-Qur'an de
Tabari): le Prophéte, chez Umm Hani’ bint Abi Talib a La
Mecque) est enlevé une nuit aprés avoir accompli la priére
du soir et, une fois revenu, il fait la priére du matin. Selon
une autre version, alors que le Prophéte dort a Higr (dans
la mosquée a La Mecque), I'Archange Gabriel le toucha du
pied a trois reprises, avant que le Prophéte ne s’asseye sur
la couche, puis passe par la porte de la grande mosquée
et trouve un destrier merveilleux, al-Buraqg, pourvu d’ailes
et dont la patte de devant s’étend jusque 1a ou porte le
regard.

Cet animal transporte le Prophéte et Gabriel a la
vitesse de 'éclair entre ciel et terre jusqu’a Bayt al-maqdis,
ou le Prophéte rencontre Abraham, Moise et Jésus parmi
un groupe de prophétes rassemblés pour lui, afin d’exalter
Fislam. Il conduit pour eux la priére. Il est alors soumis a
I'épreuve des boissons (théme du culte des morts, des
libations et du baptéme) : trois ou quatre gobelets contenant
chacun un liquide (eau, vin, miel et lait) lui sont présentés ;
il choisit alors le lait selon les conseils de Gabriel, afin que
lui et son peuple soient bien guidés. LA. voit dans cette
épreuve un lien avec la Sidrat a-muntaha.

Au cours de son voyage, le Prophéte est induit a
s’arréter par des voix a droite (le héraut des juifs), a gauche
(celui des chrétiens), puis par une femme d’une grande
beauté devant lui, mais il résiste ; §'il en avait été autrement,
ui et son peuple seraient devenus ou juifs ou chrétiens ou

L'A. pense que Bayt al-maqdis pouvait étre un des
buts du voyage de Muhammad en ce sens que la littérature
juive relative a la destruction du Temple de Jérusalem ou
hekhalot circulait a I'époque du Prophéte et plus tard et que
sa fonction symbolique n’était pas morte. Il constate méme
que le jeune islam devait étre sensible a cette aura, puisqu’il

érigea, a la fin du VvIi® siécle et au cours du Vi€ siécle, d’im-

portants batiments et surtout la qubbat al-sahra (691/692),
premier batiment significatif sacré du jeune islam.

De retour a La Mecque, devant les Quray$ incrédules,
le Prophéte est censé donner suffisamment d’éléments
descriptifs significatifs sur Jérusalem pour rendre crédible
son voyage nocturne.

Si rien ne s’oppose a ce qu’almasgid al-haram fasse
allusion a la Ka‘ba, a-masgid al-aqsa peut renvoyer a un lieu
de priére a Jérusalem. Toutefois, aux yeux de I'A., ce n’est

pas tant I'identification du toponyme, lieu de destination du
I

voyage nocturne, qui importe que le fait qu’il soit un lieu
de priére; en effet ce qui compte dans ce voyage, c’est
bien la priére.

Fusion des deux versions: si lbn Sa‘d distingue deux
dates pour les deux voyages (dix-huit mois avant la higra
pour I'ascension au septiéme ciel et un an pour le voyage
horizontal en Palestine), Tabari (uniquement dans le Tafsir)
et Ibn Ishag/Ibn Hisam (dans la Sira) présentent des tradi-
tions fournissant des récits ou I'interprétation horizontale
et verticale du voyage forment une narration intégrée. LA.
constate que le récit du voyage horizontal n’occupe qu’une
place restreinte chez les traditionnistes. Désormais le
mi‘ra§ correspond a un /dealtype : une premiére partie
de la Mecque a Jérusalem et une deuxiéme concentrant
I'ascension au ciel. Désormais, le Prophéte entreprend son
ascension a partir de Jérusalem, car I'axis mundi s’est
déplacé vers Jérusalem, et ce d’autant plus que le voyage
vers Jérusalem, défini également comme une translation
vers le sacré, représente aussi une ascension, mais au sens
métaphorique du terme.

De ce fait, I'A. constate des réitérations dans la ver-
sion combinée: le Prophéte conduit la priere devant ses
prédécesseurs rassemblés a Jérusalem pour I'honorer et
les rencontre a nouveau dans les sept cieux séparés; il est
soumis a I'épreuve des boissons a Bayt al-maqdis et peu
aprés au septiéme ciel...

L’A. conclut que c’est la nouvelle signification prise par
Jérusalem qui a incité le jeune islam a tenter de combiner
les deux versions de la Iégende et que I'important, le but du
voyage, c’est le lieu sacré, ol la rencontre avec Allah n'est
que le support de la priere, dans la mesure ou le moyen, par
excellence, pour entrer en contact avec Dieu, et peut-étre
le contempler, est la priére intérieure ?

La deuxiéme partie centrée, mais pas exclusivement,
sur Ibn Sina et son Mi‘rag-nameh, atteste que ce savant et
mystique opére une véritable torsion a la perspective, a I'in-
terprétation et au sens méme a donner au mi‘rag, au point
de lui ajouter une troisiéme partie (dont certains éléments
se trouvent partiellement dans le Tafsir de Tabari), a savoir
le voyage au-dela de la Sidrat al-muntaha, la rencontre et
les quelques mots échangés avec I'Indicible. Lorientation
mystique de I'ensemble n’a pas été sans influence sur les
successeurs d’l.S.

Désormais, I'interprétation mythologique et théologique
de la légende propre aux textes arabes est reprise par
linterprétation mystique d’l.S., pour parfois entrer en conflit
avec la premiére et la contredire sur la base d’une opposition
ontologique entre I'étre et le non-étre, I'étre absolu de
Dieu et I'étre contingent, entre le sacré et le profane, le
haut et le bas..., mais dans le cadre d’une continuité du
questionnement : le statut de la priére (confusion entre le
mi‘rag et la priere).

1.S., né vers 980 prés de Buhara et mort a Hamadan
en 1037, acquit des positions importantes auprés des

Samanides, des Ziyarides et des Bouyides et composa de
I

BCAI 21 - 2005

2

BCAI 21 (2005) Ninlist Tobias : Himmelfahrt und Heiligkeit im Islam. Eine Studie unter besonderer Berlicksichtigung von Ibn Sinas Mi‘rag-nameh, recensé par Guy

Ducatez

© IFAO 2026

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I. LANGUE €T UTTERATURE |

nombreux ouvrages. La paternité du Mi‘rag-nameh, un des
rares ouvrages écrits en persan par lui, a été mise en ques-
tion par I'exégése islamique et I'érudition orientaliste. LA.
en fait amplement état, mais pense qu’il faut lui en laisser
la paternité tant les formulations, les idées développées, le
style méme de I'ouvrage sont étroitement apparentés, sinon
identiques, a d’autres textes d'l.S. a 'authenticité indiscuta-
ble, telle la Risalat al-Tayr. Accordons a I'A. ce crédit!

Il est impossible de discuter en détail le systéme
épistémologique, philosophique, mystique et psychologi-
que avicénien organisant le cosmos, auquel est dédiée
la deuxiéme partie du Mi‘rag-nameh et que I'A. détaille.
Toutefois, il est bon de reprendre quelques éléments afin
d’éclairer la signification mystique qu’l.S. donne au mi‘rag.
Ce systéme repose sur une rupture ontologique entre I'étre
nécessaire ou wadib al-wudad (défini comme un pur étre,
un, sans multiple, puissant, sachant et généreux, vivant
dans le monde de pure unité, non touché par la pluralité
et la multiplicité) et la créature contingente soumise a la
pluralité et a la multiplicité, au temps qui fuit. Le cosmos est
divisé en trois niveaux: au sommet de la hiérarchie I'étre
nécessaire qui agit par émanation sur le premier intellect,
celui-ci sur son suivant et ainsi de suite selon un ordre
decrescendo. En dessous se trouve une série de substan-
ces immatérielles abstraites ou intellects sises au sein de
sphéres célestes, neuf au total. Ces sphéres (Sphére des
spheres, Zodiaque, Saturne, Jupiter...) naissent grace a un
processus d’émanation. Au bas de cette division, il y a le
monde sublunaire, domaine de la corruption et occupé par
les créatures dont 'homme.

Ce dernier, étant le but et le point culminant du proces-
sus de I'émanation, est composé de I'ame végétale animée
par différentes facultés dont I'excrétion, la digestion... de
ame animale animée par les facultés de se mouvoir et
de percevoir..., enfin de 'ame rationnelle ou nafs natiqa
comprenant une faculté pratique qui surveille les fonctions
du corps humain, et une faculté rationnelle ou nazariya
dont la tache est de connaitre les universalia et la justice.
Lensemble est animé par 'amour ou ‘$q associé a un
mouvement descendant (I'émanation) et ascendant (désir
d’atteindre les universalia, 1a connaissance).

.S. s’empare du mi‘rag pour illustrer sa théorie de la
prophétologie : il s’agit de faire ressortir la position particu-
liére du Prophéte parmi les hommes, car il est le seul parmi
les hommes a pouvoir accéder aux universalia, étant donné
qu’il obtient son savoir par I'esprit saint ou rih al-qudus,
intermédiaire entre Allah et le premier intellect, ensuite
pour illustrer la véritable nature de la révélation coranique :
la parole divine immatérielle ne peut se transmettre aux
hommes que par I'intermédiaire d’un individu capable
d’accéder aux universalia.

Le mi‘rag se développe autour de trois étapes, et
non plus deux: de La Mecque a Bayt al-maqdis, de cette
derniére a la Sidrat a-muntaha, puis au-dela.

I.S. reprend les mythémes de la [égende déja élaborés
dans les sources arabes, a 'exception de la deuxiéme étape
ou le Prophéte entreprend seul I'ascension des sept cieux
a l'aide d’une échelle, Gabriel et al-Buraq étant laissés a
Jérusalem, ce qui marque le perfectionnement et la pu-
reté déja atteints par le Prophéte une fois Bayt al-maqdis
dépassée. Cest aussi le signe que I'nhomme est un ange
terrestre potentiel.

Toute I'interprétation des mythémes de la légende
arabe par 1.S. consiste a montrer que Muhammad, en
triomphant des épreuves affrontées, s’abstrait peu a peu de
tout ce qui est corporel, se détache de 'ici-bas en parvenant
progressivement a augmenter son degré de connaissance
des universalia, le ‘aql alnazari prenant de plus en plus
I'ascendant sur les ames végétale et animale.

Lors de la traversée des sept cieux ou sphéres cé-
lestes, Muhammad bénéficie des influences positives des
planétes: méme dans le cas de Saturne au septieéme ciel,
pourtant tenu pour le plus haut malheur, le Prophéte n’attire
que les qualités positives, fidélité dans 'amour, constance
et age élevé.

Au-dela de la Sidrat al-muntaha, définie par |.S.
comme un arbre en position inversée (illustration parfaite
de la théorie de I'émanation), le protagoniste du voyage
découvre quatre mers immenses associées chacune aux
principes de substance, corporéité, matérialité et forme, un
océan sans rive (référence au premier intellect), une vallée
infinie (référence a I'étre pur) ou le protagoniste rencontre
I'Archange Michel, qui devient son ami et aide, et bien des
milliers de voiles qu’il franchit grace a un ange qui le tient
par la main, jusqu’au moment ou il est confronté a Allah.
Face a I'Altérité absolue qui lui enjoint de s’approcher, il
est instantanément étendu sur le ventre, perdant toute sou-
venance, alors qu’Allah le salue amicalement..., il tressaille
ne sachant plus si son cceur habite son corps dans un état
complet d’ivresse.

Toutefois si Allah lui enjoint de Le glorifier, Muhammad,
conscient que la parole humaine, attachée a la prononciation
et a la voix, est impropre a louer le Seigneur, Lui répond,
car le Prophéte est parvenu a I'état de dévoilement, par le
célébre hadit: «je ne peux pas énumérer Tes louanges. Tu
es comme Tu T’es loué Toi-méme. »

Dans la mesure ou I'entretien avec Allah se réduit a
presque rien, tant I'Altérité absolue est dévoilée, la concep-
tion avicenienne du mi‘rag peut se définir comme le pro-
totype de I'exercice mystique qui améne son protagoniste,
aprés dépouillement de ses sens, spiritualisation et inté-
riorisation de soi, a I'état de perfection, le seul susceptible
de dévoiler I'autre absolu: Muhammad n’est-il pas en état
d’ivresse devant Allah, autre fagon de caractériser I'extase
mystique ? Le mi‘rag peut alors étre tenu pour une priére
intérieure, définie chez 1.S. comme véritable ou haqigi, car
elle est une contemplation d’Allah par un ceeur pur et une
ame exempte de tout souhait, a la différence de la priére
extérieure, un exercice purement corporel.

BCAI 21 - 2005

BCAI 21 (2005) Ninlist Tobias : Himmelfahrt und Heiligkeit im Islam. Eine Studie unter besonderer Berlicksichtigung von Ibn Sinas Mi‘rag-nameh, recensé par Guy

Ducatez

© IFAO 2026

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I. LANGUE €T UTTERATURE |

Toutefois, I.S. reste isolé au plan dogmatique, car les
cercles orthodoxes opposent une résistance acharnée a
ses réflexions sur la dimension spirituelle de I'événement,
méme si .S. na jamais affirmé explicitement que le Prophéte
s’était élevé au ciel uniquement par I'esprit. Cependant
la réception du théme par la mystique et 'intériorisation
de la priére liée a cette expérience rendent possible un
élargissement des récits.

La troisieme partie de I'étude analyse cet élargisse-
ment des récits chez un certain nombre d’auteurs persans
vivant aux Xi€ et xiI® siécles, en particulier Maybudi.

Le mi‘rdg comporte trois étapes, dont la derniére
constitue a elle seule un troisieme voyage au ciel. Par I'étude
de cing mythémes déja présents dans les sources arabes
(triomphe par le protagoniste des obstacles rencontrés lors
du voyage au ciel ; mise a la disposition de 'homme d’un
moyen pour réaliser 'ascension ; face a la méfiance de ses
contemporains le protagoniste doit rapporter une preuve de
son voyage; le réle joué par le motif de I'épreuve des bois-
sons; le clou du voyage consiste dans le fait de se présenter
devant Dieu), mais remaniés par Maybudi, qui peint de fagon
impressionnante la rencontre avec Allah (assortie d’un long
entretien composée uniquement de versets coraniques),
I'A. montre que la rencontre évince la priére, alors sommet
de I'ascension dans les sources arabes.

Les termes retenus (cf. ci-dessus) pour décrire et
caractériser I'état du protagoniste chez Maybudi pointent
tous une expérience mystique, un état d’ivresse méme, bien
que, pour Maybudi, le Prophéte ait réalisé son ascension
par le corps et I'esprit.

Un ouvrage bien documenté, foisonnant, déroutant
parfois : il insiste sur les glissements de sens successifs du
terme mi‘rag, qu'imprimérent différentes interprétations de
ce vocable. Si, dans les sources arabes des trois premiers
siecles de I'hégire, le mi‘rag, formé d’éléments mythologi-
ques, culmine dans l'octroi des priéres rituelles par Allah a
Muhammad, il devient chez I.S. le prototype de I'expérience
mystique et la priére tout intérieure peut étre tenue pour le
mi‘rag. Chez les auteurs persans des XI€ et XIi® siécles, qui
ne sont pas mystiques, la priere, alors le clou du mi‘rag,
est évincée au profit de la rencontre avec Dieu. Le mi‘rag
a-t-l évolué de facon semblable dans un milieu culturel
exclusivement arabe ?

Guy Ducatez
CNRS - Paris

BCAI 21 — 2005 14
BCAI 21 (2005) Ninlist Tobias : Himmelfahrt und Heiligkeit im Islam. Eine Studie unter besonderer Berlicksichtigung von Ibn Sinas Mi‘rag-nameh, recensé par Guy
Ducatez
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



