
1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 21 – 2005 10

Nünlist, Tobias, Himmelfahrt und Heiligkeit im Islam. Eine Studie unter besonderer Berücksichtigung von Ibn Sînæs Mi©ræÏ-næmeh [Guy Ducatez]

NÜNLIST Tobias, 
Himmelfahrt und Heiligkeit im Islam. Eine Studie 
unter besonderer Berücksichtigung von Ibn Sînæs 
Mi©ræÏ-næmeh

Bern–Berlin–Bruxelles–Frankfurt-am-Main– 
New York–Oxford-Wien, Peter Lang, 2002. 419 p.

L’ouvrage comprend un plan détaillé (p. 5-8), un texte 
de 372 p., un index des ouvrages utilisés (p. 383-409), 
sans qu’il y ait distinction entre sources primaires et 
secondaires, un index des noms propres (p. 411-419) 
mêlant allégrement noms personnels, toponymes, notions 
philosophiques et religieuses…, sans toujours faire la part 
entre le terme allemand et arabe et/ou persan comme dans 
le cas d’Aufstieg et de mi©ræÏ par exemple, si bien que les 
références au texte se répètent.

Il s’agit d’une dissertation soutenue à l’Université de 
Berne à l’automne 1999. L’A., grâce à une bourse du Fonds 
National Suisse, a pu préparer cette thèse à Téhéran (au 
Farhangistæn-i Zabæn-o Adab-i Farsî et à l’Institut Français 
de Téhéran) et à l’Institut Français de Damas. Elle ne semble 
pas avoir été remaniée, ou alors de façon assez sommaire: 
les répétitions ne sont pas éliminées, et les notes elles-
mêmes ne suivent pas toujours un ordre continu.

L’A. traite du mi©ræÏ du Prophète, c’est-à-dire de son 
ascension au ciel depuis La Mecque ou Jérusalem en 
chevauchant le coursier merveilleux muni d’ailes, al-Buræq, 
ou en montant sur une échelle, le thème de l’échelle étant 
simplement abordé. En effet, comme l’explicite l’A.,si mi©ræÏ, 
formé sur le paradigme grammatical mif©æl, connote l’idée 
d’ascension, il dénote d’abord l’échelle qui permet de 
s’élever.

Un des aspects novateurs de ce travail tient à ce 
qu’il ne limite pas son étude du mi©ræÏ aux sources exclu-
sivement arabes, lesquelles ont fait l’objet de nombreux 
travaux critiques de description et d’analyse tant chez les 
savants musulmans que chez les orientalistes, mais qu’il 
s’étend aux sources persanes qui explosent au cours des 
XIe et XIIe siècles de notre ère. Si ces dernières s’attachent 
à leurs modèles arabes, elles n’en divergent pas moins 
fondamentalement sur un certain nombre d’éléments, qui 
ont donné un sens et une perspective tout à fait nouveaux à 
la légende du mi©ræÏ: le clou n’est plus la prière telle qu’elle 
est conçue, dans les sources arabes, comme un devoir rituel 
dont Le Très-Haut fait cadeau au Prophète pour preuve de Sa 
Toute Puissance auprès de sa nation, les Arabes, mais bien 
la conversation que MuÌammad eut avec l’Ineffable, non 
pas en chair et en os, mais par l’entremise de son cœur et 
l’œil de son esprit. L’ascension n’est plus accomplie par le 
corps et l’esprit, mais essentiellement par l’esprit. En outre 
l’Archange Gabriel, mentor, protecteur et guide du Prophète 
ne l’accompagne plus, dans les sources persanes, jusqu’au 
saint des saints, c’est-à-dire au-delà de la Sidrat al-muntahæ, 
mais reste en arrière, tant MuÌammad est devenu la 

créature parfaite, se suffisant quasiment à elle-même. En 
effet l’ascension est tenue alors pour une ascèse spirituelle. 
Même si Ra‡îd al-Dîn Abº l-Fa∂l MuÌammad al-Maybudî, né 
à Maybud près de Yazd (Iran), et auteur d’un Tafsîr al-Qur’æn 
en 1226, soutient l’idée, dans son Ka‡f al-asrær wa ©uddat 
al-abrær, — ce dernier formant le socle du troisième chapitre 
de l’ouvrage critiqué — que MuÌammad a fait l’ascension 
en corps et en esprit, les termes employés pour décrire et 
expliciter la rencontre et l’entretien avec l’Ineffable sont tous 
des termini technici repris sans cesse par les soufis pour 
décrire l’état d’extase: son nafs ou âme voit l’endroit de la 
proximité ou maqæm-i qurbat, son intérieur ou ∂amîr trouve 
l’état de dévoilement ou mukæ‡afa, son cœur ou dil reçoit le 
calme de la contemplation ou mu‡æhada, son esprit ou Ïæn 
goûte la douceur de la vision (divine) ou mu©ayana, son plus 
intime ou sirr atteint l’état d’attachement ou muwaÒala.

Bien que Maybudî, savant sunnite, ne soit pas un 
mystique, le soufisme a fait son œuvre, en particulier au 
travers d’Ibn Sînæ (980? – 1037), et de son ouvrage le 
Mi©ræÏ-næmeh, dont l’analyse forme le soubassement de la 
deuxième partie de l’ouvrage critiqué.

L’étude de l’A. couvre la période qui s’étend de la fin 
du VIIIe siècle à la première moitié du XIIIe siècle.

Les sources sur lesquelles s’appuie l’A. sont les 
recueils de traditions canoniques, le ∑aÌîÌ d’al- Bu≈ærî 
(810-870), celui d’Abº Muslim (817/21- 875?), la 
biographie du Prophète ou Sîrat al-nabî d’Ibn IsÌæq (mort 
en 767) / Ibn Hi‡æm (mort en 822/833), les ™abaqæt 
al-kubræ d’Ibn Sa©d (839-923), le Tafsîr al-Qur’æn et le Ta‘rî≈ 
al-rasºl wa’l-mulºk de ™abarî. Elles constituent le socle de 
la première partie intitulée: «L’annonciation de la prière» 
(Das Künden des Gebets).

La deuxième partie, portant le titre: «De l’annoncia-
tion à l’accomplissement de la prière» (Vom Künden zum 
Verrichten des Gebets) et occupant la plus grande partie 
de l’étude, se fonde sur le Mi©ræÏ-næmeh d’Ibn Sînæ, un des 
rares ouvrages en persan de ce dernier et dont l’authenti-
cité demeure toujours contestée. Toutefois l’A. fait appel à 
d’autres ouvrages d’Ibn Sînæ.

La troisième partie intitulée: l’accomplissement de 
la prière (Das Verrichten des Gebets) s’inspire d’une série 
d’auteurs persans, qui ont tous traité ou abordé l’événement-
mi©ræÏ aux XIe et XIIe siècles. L’A. parle à ce sujet d’une 
floraison d’écrits sur le mi©ræÏ. Il s’agit de poètes qui ont 
tous consacré un exposé au mi©ræÏ dans leur dîbæÏeh ou 
introduction à leur épopée comme ⁄æqænî (1126-1196), 
TuÌfat al-©iraqayn, NiÂæmî, Haft Paikar, et surtout ¢A††ær, 
Asrær-næmeh. D’autres auteurs ont dévolu un ouvrage entier 
au mi©ræÏ comme Qusayrî, K. al-mi©ræÏ (il y trace un paral-
lèle entre l’ascension du Prophète au ciel et la montée de 
Moïse sur le Mont Sinaï), ou des parties conséquentes de 
leur œuvre comme Sºræbædî (première moitié du XIe siècle), 
ou Abº l-FutºÌ al-Ræzî. Toutefois, la clef de voûte de cette 
troisième partie demeure Maybudî.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Nünlist Tobias : Himmelfahrt und Heiligkeit im Islam. Eine Studie unter besonderer Berücksichtigung von Ibn Sīnās Miʿrāǧ-nāmeh, recensé par Guy
Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 21 – 2005 11

L’A. fait aussi usage de travaux critiques, qui ont 
l’insigne mérite d’avoir traduit en une langue européenne 
(anglais, français, allemand et italien) nombre de textes 
retenus en tout ou partie par notre auteur: il faut songer 
aux ouvrages de G. Widengren, J. Maïer, R.A. Nicholson, 
G. Böwering, P. Heath (1)…

La problématique de l’A. se réclame de la phénoméno-
logie, c’est-à-dire qu’elle tente de saisir le mi©ræÏ comme un 
événement vécu par le Prophète, une expérience propre, do-
maine de savoir, de connaissance et de reconnaissance. Cette 
phénoménologie peut se définir par deux citations: «Ne cher-
chons rien aux phénomènes, ils se suffisent à eux-mêmes» 
(Goethe) et «C’est l’expérience pure qu’il faut amener pure à 
la conscience» (Husserl). Un tel traitement de l’objet d’étude 
implique le recours constant à un certain nombre de termes 
clefs qui scandent le texte: das Ereignis ou événement qui 
survient, das Erlebnis ou événement vécu, die Erfahrung 
ou expérience, connaissance déduite de l’expérience, das 
Wissen ou le savoir, die Kenntnis ou la connaissance, die 
Erkenntnis ou la connaissance, la reconnaissance et surtout 
das Dasein ou l’advenant, mis en fait pour désigner l’existence 
ici-bas par opposition à l’au-delà.

Lecteur assidu de Mircea Eliade, l’A. s’attache à 
démontrer la rupture ontologique, qui traverse l’homme et 
le déchire, entre l’âme et le corps, entre le monde d’ici-bas 
et celui de l’au-delà, le mi©ræÏ devenant ainsi le prototype 
d’un événement qui permet de s’affranchir du temps et de 
l’espace de ce monde-ci, soumis au mouvement, à la fuite 
du temps et à la corruption, pour un temps et un espace 
où le mouvement est inexistant, car il s’annule. L’A. n’hésite 
pas non plus à reprendre nombre de correspondances sym-
boliques dégagées par ce phénoménologue des religions 
comme celles entre temple et ciel, montagne sacrée et 
axe du monde, arbre de la connaissance et la Sidrat al-
muntahæ, diversement située au septième ciel ou à l’orée 
de ce qui pourrait être le siège du Très-Saint… et, afin de 
mieux rendre compte de l’événement-mi©ræÏ — toujours 
dans une perspective phénoménologique — l’A. compare 
ce que peut receler de proche, de semblable le mi©ræÏ tel 
qu’il est vécu par le Prophète avec la pratique du yoga ou 
l’envol du chamane parti à la découverte du monde des 
esprits lors de son expérience extatique.

Il en ressort que l’A. n’opte pas pour une démarche 
d’historien et que l’ascension du Prophète au ciel est indis-
sociable de la prière rituelle: Allâh la remet en cadeau à 
MuÌammad à titre de preuve de son voyage pour sa umma. 
Peu à peu la prière, but réel de l’ascension au ciel, est 
évincée au profit de la rencontre avec Le Très-Haut, une fois 
que le protagoniste a subi une série d’épreuves, facteur de 
purification, de spiritualisation et d’intériorisation: c’est alors 
par l’esprit que le Prophète peut contempler l’Ineffable. Ici, le 
modèle mythologique, omniprésent dans la première partie, 
se fonde dans le modèle mystique (deuxième et troisième 
parties) et l’un devient étroitement dépendant de l’autre, le 
second innervant complètement le premier.

Dans la première partie de l’étude, l’A. dégage deux 
versions de la légende donnée par des textes arabes 
orientés selon la théologie: la version al-Bayt al-ma©mºr et 
la version Bayt al-maqdis, qui fusionnent d’ailleurs assez 
tôt, puisque la fusion apparaît chez ™abarî (Tafsîr) Elles 
s’enracinent dans l’interprétation de Coran, XVII, 1: selon 
ce verset, le serviteur d’Allâh a voyagé de nuit (asræ lailan) 
d’al-masÏid al-Ìaræm à al-masÏid al-aqÒæ.

Il n’est guère de verset, tant sa formulation est concise, 
donc ambiguë, qui n’ait suscité autant de questionnement, 
d’interrogations, à la fois de la part des musulmans et des 
orientalistes (2), tant sur la véritable place de ce verset dans 
la sourate des Banº Isræ‘îl (un «verset disloqué» selon Cl. 
Gilliot), que sur le sens du verbe asræ (une IVe forme) ou la 
signification de l’expression al-masÏid al-aqÒæ, et ce d’autant 
plus qu’elle apparaît comme un hapax dans le Coran, tandis 
qu’al-masÏid al-Ìaræm ne semble pas poser problème: la 
mosquée de La Mecque. Le verbe asræ en particulier, qui 
désigne un voyage horizontal, a subi une véritable torsion 
pour signifier un voyage vertical, alors que Nünlist Tobias 
n’hésite pas à lui prêter le sens d’entrücken ou enlever, 
ravir, vraisemblablement sous l’influence du Mi©ræÏ-næmeh 
d’Ibn Sînæ.

Pour l’A., les versions al-Bayt al-ma©mºr et Bayt 
al-maqdis courent parallèlement et représentent deux 
possibilités d’une même problématique: accès à deux lieux 
de culte, d’adoration, deux temples, deux lieux sacrés, soit 
Jérusalem (Bayt al-maqdis), soit le septième ciel (al-Bayt 
al-ma©mºr), contrairement à l’exégèse islamique, suivie par 
les orientalistes, qui privilégie ce qui diverge dans les deux 
représentations de ce voyage.

1- Version al-Bayt al-ma©mºr (cf. al-Bu≈ærî, ∑aÌîÌ, ÌadîÚ 
nº 349 et 3207): que le Prophète soit chez lui, où le toit 
de la maison s’ouvre, ou dans la mosquée de La Mecque, 
entre un dormeur et quelqu’un veillant, Gabriel descend, lui 
ouvre la poitrine, la lave avec de l’eau du puits de Zamzam, 
lui amène une clef d’or pleine de sagesse et de croyance 
avec laquelle il remplit cette poitrine. Soit Gabriel le prend 
par la main et le fait accéder au ciel inférieur (Adam), puis 
au deuxième ciel…, soit Gabriel lui amène une monture 
merveilleuse blanche, pourvue d’ailes, grâce à laquelle il 
traverse sept cieux (premier ciel: Adam; deuxième: ¢ïsæ 
et YaÌyæ; troisième: Yºsuf; quatrième: Idrîs; cinquième: 
Hærºn; sixième: Moïse; septième: Abraham), Gabriel jouant 
le rôle à la fois de guide et d’intercesseur. C’est au septième 
ciel qu’apparaît al-Bayt al-ma©mºr (la Maison habitée) où, 

(1) Ce dernier traduit le Mi©ræÏ-næmeh d’Avicenne in Allegory and Phi-
losophy in Avicenna (Ibn Sînæ). With a translation of the Book of the 
Prophet MuÌammad’s Ascent to Heaven, University of Pennsylvania 
Press, 1992.
(2) Cf. Cl. Gilliot, «Coran 17, Isræ‘ dans la recherche occidentale. De 
la critique des traditions au Coran comme texte», dans Mohammed 
Amir-Moezzi (éd), Le voyage initiatique en terre d’Islam. As-
censions célestes et itinéraires spirituels, Louvain et Paris, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Nünlist Tobias : Himmelfahrt und Heiligkeit im Islam. Eine Studie unter besonderer Berücksichtigung von Ibn Sīnās Miʿrāǧ-nāmeh, recensé par Guy
Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 21 – 2005 12

chaque jour, prient 70 000 anges et la Sidrat al-muntahæ, 
un arbre aux fruits aussi gros que des cruches d’HaÏar et 
aux feuilles aussi grandes que des oreilles d’éléphant…, 
tandis qu’à sa base sourdent quatre fleuves dont deux 
cachés qui gagnent le Paradis, les deux autres étant le Nil 
et l’Euphrate.

C’est vraisemblablement là qu’à la suite de marchan-
dages répétés le Prophète fait baisser le nombre de prières 
destinées à son peuple de cinquante à cinq.

2- Version Bayt al-maqdis (Sîra d’Ibn IsÌæq/Ibn Hi‡æm, 
al-™abaqæt al-kubræ d’Ibn Sa©d et le Tafsîr al-Qur‘æn de 
™abarî): le Prophète, chez Umm Hani‘ bint Abî ™ælib à La 
Mecque) est enlevé une nuit après avoir accompli la prière 
du soir et, une fois revenu, il fait la prière du matin. Selon 
une autre version, alors que le Prophète dort à ÎiÏr (dans 
la mosquée à La Mecque), l’Archange Gabriel le toucha du 
pied à trois reprises, avant que le Prophète ne s’asseye sur 
la couche, puis passe par la porte de la grande mosquée 
et trouve un destrier merveilleux, al-Buræq, pourvu d’ailes 
et dont la patte de devant s’étend jusque là où porte le 
regard.

Cet animal transporte le Prophète et Gabriel à la 
vitesse de l’éclair entre ciel et terre jusqu’à Bayt al-maqdis, 
où le Prophète rencontre Abraham, Moïse et Jésus parmi 
un groupe de prophètes rassemblés pour lui, afin d’exalter 
l’islam. Il conduit pour eux la prière. Il est alors soumis à 
l’épreuve des boissons (thème du culte des morts, des 
libations et du baptême): trois ou quatre gobelets contenant 
chacun un liquide (eau, vin, miel et lait) lui sont présentés; 
il choisit alors le lait selon les conseils de Gabriel, afin que 
lui et son peuple soient bien guidés. L’A. voit dans cette 
épreuve un lien avec la Sidrat al-muntahæ.

Au cours de son voyage, le Prophète est induit à 
s’arrêter par des voix à droite (le héraut des juifs), à gauche 
(celui des chrétiens), puis par une femme d’une grande 
beauté devant lui, mais il résiste; s’il en avait été autrement, 
lui et son peuple seraient devenus ou juifs ou chrétiens ou 
auraient préféré l’ici-bas.

L’A. pense que Bayt al-maqdis pouvait être un des 
buts du voyage de MuÌammad en ce sens que la littérature 
juive relative à la destruction du Temple de Jérusalem ou 
hekÌalot circulait à l’époque du Prophète et plus tard et que 
sa fonction symbolique n’était pas morte. Il constate même 
que le jeune islam devait être sensible à cette aura, puisqu’il 
érigea, à la fin du VIIe siècle et au cours du VIIIe siècle, d’im-
portants bâtiments et surtout la qubbat al-Òa≈ra (691/692), 
premier bâtiment significatif sacré du jeune islam.

De retour à La Mecque, devant les Quray‡ incrédules, 
le Prophète est censé donner suffisamment d’éléments 
descriptifs significatifs sur Jérusalem pour rendre crédible 
son voyage nocturne.

Si rien ne s’oppose à ce qu’al-masÏid al-Ìaræm fasse 
allusion à la Ka©ba, al-masÏid al-aqÒæ peut renvoyer à un lieu 
de prière à Jérusalem. Toutefois, aux yeux de l’A., ce n’est 
pas tant l’identification du toponyme, lieu de destination du 

voyage nocturne, qui importe que le fait qu’il soit un lieu 
de prière; en effet ce qui compte dans ce voyage, c’est 
bien la prière.

Fusion des deux versions: si Ibn Sa©d distingue deux 
dates pour les deux voyages (dix-huit mois avant la hiÏra 
pour l’ascension au septième ciel et un an pour le voyage 
horizontal en Palestine), ™abarî (uniquement dans le Tafsîr) 
et Ibn IsÌæq/Ibn Hi‡æm (dans la Sîra) présentent des tradi-
tions fournissant des récits où l’interprétation horizontale 
et verticale du voyage forment une narration intégrée. L’A. 
constate que le récit du voyage horizontal n’occupe qu’une 
place restreinte chez les traditionnistes. Désormais le 
mi©ræÏ correspond à un Ideal-type: une première partie 
de la Mecque à Jérusalem et une deuxième concentrant 
l’ascension au ciel. Désormais, le Prophète entreprend son 
ascension à partir de Jérusalem, car l’axis mundi s’est 
déplacé vers Jérusalem, et ce d’autant plus que le voyage 
vers Jérusalem, défini également comme une translation 
vers le sacré, représente aussi une ascension, mais au sens 
métaphorique du terme.

De ce fait, l’A. constate des réitérations dans la ver-
sion combinée: le Prophète conduit la prière devant ses 
prédécesseurs rassemblés à Jérusalem pour l’honorer et 
les rencontre à nouveau dans les sept cieux séparés; il est 
soumis à l’épreuve des boissons à Bayt al-maqdis et peu 
après au septième ciel…

L’A. conclut que c’est la nouvelle signification prise par 
Jérusalem qui a incité le jeune islam à tenter de combiner 
les deux versions de la légende et que l’important, le but du 
voyage, c’est le lieu sacré, où la rencontre avec Allâh n’est 
que le support de la prière, dans la mesure où le moyen, par 
excellence, pour entrer en contact avec Dieu, et peut-être 
le contempler, est la prière intérieure?

La deuxième partie centrée, mais pas exclusivement, 
sur Ibn Sînæ et son Mi©ræÏ-næmeh, atteste que ce savant et 
mystique opère une véritable torsion à la perspective, à l’in-
terprétation et au sens même à donner au mi©ræÏ, au point 
de lui ajouter une troisième partie (dont certains éléments 
se trouvent partiellement dans le Tafsîr de ™abarî), à savoir 
le voyage au-delà de la Sidrat al-muntahæ, la rencontre et 
les quelques mots échangés avec l’Indicible. L’orientation 
mystique de l’ensemble n’a pas été sans influence sur les 
successeurs d’I.S.

Désormais, l’interprétation mythologique et théologique 
de la légende propre aux textes arabes est reprise par 
l’interprétation mystique d’I.S., pour parfois entrer en conflit 
avec la première et la contredire sur la base d’une opposition 
ontologique entre l’être et le non-être, l’être absolu de 
Dieu et l’être contingent, entre le sacré et le profane, le 
haut et le bas…, mais dans le cadre d’une continuité du 
questionnement: le statut de la prière (confusion entre le 
mi©ræÏ et la prière).

I.S., né vers 980 près de Bu≈æræ et mort à Hamadæn 
en 1037, acquit des positions importantes auprès des 
Samænides, des Ziyærides et des Bouyides et composa de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Nünlist Tobias : Himmelfahrt und Heiligkeit im Islam. Eine Studie unter besonderer Berücksichtigung von Ibn Sīnās Miʿrāǧ-nāmeh, recensé par Guy
Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 21 – 2005 13

nombreux ouvrages. La paternité du Mi©ræÏ-næmeh, un des 
rares ouvrages écrits en persan par lui, a été mise en ques-
tion par l’exégèse islamique et l’érudition orientaliste. L’A. 
en fait amplement état, mais pense qu’il faut lui en laisser 
la paternité tant les formulations, les idées développées, le 
style même de l’ouvrage sont étroitement apparentés, sinon 
identiques, à d’autres textes d’I.S. à l’authenticité indiscuta-
ble, telle la Risælat al-™ayr. Accordons à l’A. ce crédit!

Il est impossible de discuter en détail le système 
épistémologique, philosophique, mystique et psychologi-
que avicénien organisant le cosmos, auquel est dédiée 
la deuxième partie du Mi©ræÏ-næmeh et que l’A. détaille. 
Toutefois, il est bon de reprendre quelques éléments afin 
d’éclairer la signification mystique qu’I.S. donne au mi©ræÏ. 
Ce système repose sur une rupture ontologique entre l’être 
nécessaire ou wæÏib al-wuÏºd (défini comme un pur être, 
un, sans multiple, puissant, sachant et généreux, vivant 
dans le monde de pure unité, non touché par la pluralité 
et la multiplicité) et la créature contingente soumise à la 
pluralité et à la multiplicité, au temps qui fuit. Le cosmos est 
divisé en trois niveaux: au sommet de la hiérarchie l’être 
nécessaire qui agit par émanation sur le premier intellect, 
celui-ci sur son suivant et ainsi de suite selon un ordre 
decrescendo. En dessous se trouve une série de substan-
ces immatérielles abstraites ou intellects sises au sein de 
sphères célestes, neuf au total. Ces sphères (Sphère des 
sphères, Zodiaque, Saturne, Jupiter…) naissent grâce à un 
processus d’émanation. Au bas de cette division, il y a le 
monde sublunaire, domaine de la corruption et occupé par 
les créatures dont l’homme.

Ce dernier, étant le but et le point culminant du proces-
sus de l’émanation, est composé de l’âme végétale animée 
par différentes facultés dont l’excrétion, la digestion… de 
l’âme animale animée par les facultés de se mouvoir et 
de percevoir…, enfin de l’âme rationnelle ou nafs næ†iqa 
comprenant une faculté pratique qui surveille les fonctions 
du corps humain, et une faculté rationnelle ou naÂarîya 
dont la tâche est de connaître les universalia et la justice. 
L’ensemble est animé par l’amour ou ©i‡q associé à un 
mouvement descendant (l’émanation) et ascendant (désir 
d’atteindre les universalia, la connaissance).

I.S. s’empare du mi©ræÏ pour illustrer sa théorie de la 
prophétologie: il s’agit de faire ressortir la position particu-
lière du Prophète parmi les hommes, car il est le seul parmi 
les hommes à pouvoir accéder aux universalia, étant donné 
qu’il obtient son savoir par l’esprit saint ou rºÌ al-qudºs, 
intermédiaire entre Allâh et le premier intellect, ensuite 
pour illustrer la véritable nature de la révélation coranique: 
la parole divine immatérielle ne peut se transmettre aux 
hommes que par l’intermédiaire d’un individu capable 
d’accéder aux universalia.

Le mi©ræÏ se développe autour de trois étapes, et 
non plus deux: de La Mecque à Bayt al-maqdis, de cette 
dernière à la Sidrat al-muntahæ, puis au-delà.

I.S. reprend les mythèmes de la légende déjà élaborés 
dans les sources arabes, à l’exception de la deuxième étape 
où le Prophète entreprend seul l’ascension des sept cieux 
à l’aide d’une échelle, Gabriel et al-Buræq étant laissés à 
Jérusalem, ce qui marque le perfectionnement et la pu-
reté déjà atteints par le Prophète une fois Bayt al-maqdis 
dépassée. C’est aussi le signe que l’homme est un ange 
terrestre potentiel.

Toute l’interprétation des mythèmes de la légende 
arabe par I.S. consiste à montrer que MuÌammad, en 
triomphant des épreuves affrontées, s’abstrait peu à peu de 
tout ce qui est corporel, se détache de l’ici-bas en parvenant 
progressivement à augmenter son degré de connaissance 
des universalia, le ©aql al-næÂærî prenant de plus en plus 
l’ascendant sur les âmes végétale et animale.

Lors de la traversée des sept cieux ou sphères cé-
lestes, MuÌammad bénéficie des influences positives des 
planètes: même dans le cas de Saturne au septième ciel, 
pourtant tenu pour le plus haut malheur, le Prophète n’attire 
que les qualités positives, fidélité dans l’amour, constance 
et âge élevé.

Au-delà de la Sidrat al-muntahæ, définie par I.S. 
comme un arbre en position inversée (illustration parfaite 
de la théorie de l’émanation), le protagoniste du voyage 
découvre quatre mers immenses associées chacune aux 
principes de substance, corporéité, matérialité et forme, un 
océan sans rive (référence au premier intellect), une vallée 
infinie (référence à l’être pur) où le protagoniste rencontre 
l’Archange Michel, qui devient son ami et aide, et bien des 
milliers de voiles qu’il franchit grâce à un ange qui le tient 
par la main, jusqu’au moment où il est confronté à Allâh. 
Face à l’Altérité absolue qui lui enjoint de s’approcher, il 
est instantanément étendu sur le ventre, perdant toute sou-
venance, alors qu’Allâh le salue amicalement…, il tressaille 
ne sachant plus si son cœur habite son corps dans un état 
complet d’ivresse.

Toutefois si Allâh lui enjoint de Le glorifier, MuÌammad, 
conscient que la parole humaine, attachée à la prononciation 
et à la voix, est impropre à louer le Seigneur, Lui répond, 
car le Prophète est parvenu à l’état de dévoilement, par le 
célèbre ÌadîÚ: «je ne peux pas énumérer Tes louanges. Tu 
es comme Tu T’es loué Toi-même.»

Dans la mesure où l’entretien avec Allâh se réduit à 
presque rien, tant l’Altérité absolue est dévoilée, la concep-
tion avicenienne du mi©ræÏ peut se définir comme le pro-
totype de l’exercice mystique qui amène son protagoniste, 
après dépouillement de ses sens, spiritualisation et inté-
riorisation de soi, à l’état de perfection, le seul susceptible 
de dévoiler l’autre absolu: MuÌammad n’est-il pas en état 
d’ivresse devant Allâh, autre façon de caractériser l’extase 
mystique? Le mi©ræÏ peut alors être tenu pour une prière 
intérieure, définie chez I.S. comme véritable ou Ìaqîqî, car 
elle est une contemplation d’Allâh par un cœur pur et une 
âme exempte de tout souhait, à la différence de la prière 
extérieure, un exercice purement corporel.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Nünlist Tobias : Himmelfahrt und Heiligkeit im Islam. Eine Studie unter besonderer Berücksichtigung von Ibn Sīnās Miʿrāǧ-nāmeh, recensé par Guy
Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 21 – 2005 14

Toutefois, I.S. reste isolé au plan dogmatique, car les 
cercles orthodoxes opposent une résistance acharnée à 
ses réflexions sur la dimension spirituelle de l’événement, 
même si I.S. n’a jamais affirmé explicitement que le Prophète 
s’était élevé au ciel uniquement par l’esprit. Cependant 
la réception du thème par la mystique et l’intériorisation 
de la prière liée à cette expérience rendent possible un 
élargissement des récits.

La troisième partie de l’étude analyse cet élargisse-
ment des récits chez un certain nombre d’auteurs persans 
vivant aux XIe et XIIe siècles, en particulier Maybudî.

Le mi©ræÏ comporte trois étapes, dont la dernière 
constitue à elle seule un troisième voyage au ciel. Par l’étude 
de cinq mythèmes déjà présents dans les sources arabes 
(triomphe par le protagoniste des obstacles rencontrés lors 
du voyage au ciel; mise à la disposition de l’homme d’un 
moyen pour réaliser l’ascension; face à la méfiance de ses 
contemporains le protagoniste doit rapporter une preuve de 
son voyage; le rôle joué par le motif de l’épreuve des bois-
sons; le clou du voyage consiste dans le fait de se présenter 
devant Dieu), mais remaniés par Maybudî, qui peint de façon 
impressionnante la rencontre avec Allâh (assortie d’un long 
entretien composée uniquement de versets coraniques), 
l’A. montre que la rencontre évince la prière, alors sommet 
de l’ascension dans les sources arabes.

Les termes retenus (cf. ci-dessus) pour décrire et 
caractériser l’état du protagoniste chez Maybudî pointent 
tous une expérience mystique, un état d’ivresse même, bien 
que, pour Maybudî, le Prophète ait réalisé son ascension 
par le corps et l’esprit.

Un ouvrage bien documenté, foisonnant, déroutant 
parfois: il insiste sur les glissements de sens successifs du 
terme mi©ræÏ, qu’imprimèrent différentes interprétations de 
ce vocable. Si, dans les sources arabes des trois premiers 
siècles de l’hégire, le mi©ræÏ, formé d’éléments mythologi-
ques, culmine dans l’octroi des prières rituelles par Allâh à 
MuÌammad, il devient chez I.S. le prototype de l’expérience 
mystique et la prière tout intérieure peut être tenue pour le 
mi©ræÏ. Chez les auteurs persans des XIe et XIIe siècles, qui 
ne sont pas mystiques, la prière, alors le clou du mi©ræÏ, 
est évincée au profit de la rencontre avec Dieu. Le mi©ræÏ 
a-t-il évolué de façon semblable dans un milieu culturel 
exclusivement arabe?

Guy Ducatez 
CNRS - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Nünlist Tobias : Himmelfahrt und Heiligkeit im Islam. Eine Studie unter besonderer Berücksichtigung von Ibn Sīnās Miʿrāǧ-nāmeh, recensé par Guy
Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



