
 BCAI 21 – 2005 84

IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

Pascual, Jean-Paul (dir.), Pauvreté et richesse dans le monde musulman méditerranéen [Ana Maria Carballeira Debasa]

PASCUAL Jean-Paul (dir.), 
Pauvreté et richesse dans le monde musulman 
méditerranéen

Paris, Maisonneuve et Larose/European Science 
Foundation, 2003. 308 p.

Il faut situer cet ouvrage collectif dans le contexte 
d’intérêt exceptionnel qu’a suscité le thème de la pauvreté 
dans le monde islamique parmi la communauté scientifique 
ces dernières années. On rencontre de plus en plus de mono-
graphies publiées à ce sujet, fruit de l’effort déployé afin de 
faire la lumière sur un sujet qui s’était vu relégué au second 
plan en faveur de l’étude des couches les plus élevées de la 
société. De ce point de vue, le volume objet de ce compte 
rendu contribue à combler la lacune qui subsiste dans la 
production bibliographique actuelle sur le thème en question. 
L’antithèse pauvreté/richesse apporte d’intéressants élé-
ments de valeur qui enrichissent le cadre général de ce travail 
et renforcent son contenu. La couverture spatio-temporelle du 
livre correspond fondamentalement à l’Islam méditerranéen 
avant le XXe siècle. La plupart des contributions recueillies 
dans ce volume sont centrées sur la période ottomane et 
reposent sur l’exploitation de documents extraits des archi-
ves centrales d’Istanbul ou des tribunaux locaux existants 
dans différentes provinces de l’Empire. Les rares travaux se 
référant à d’autres contextes et s’appuyant sur des sources 
narratives ou archéologiques renforcent l’information fournie 
par les précédents. Au total, l’ouvrage comporte dix-sept 
articles, organisés par thème en quatre parties.

La première partie, sous la rubrique «Pauvreté et 
richesse: normes et représentations», comprend quatre 
contributions: la première, composée par E. Chaumont, 
aborde le traitement réservé par le Coran et par les sciences 
religieuses islamiques aux concepts de richesse et de 
pauvreté. Il est bien connu que le texte coranique incite 
à la charité, en les associant aux valeurs de repentir et 
de pardon. De même que l’islam, le christianisme plaçait 
également la pauvreté dans le domaine du sacré, comme 
le reflète l’article de G. Audisio. L’auteur s’y interroge sur 
l’idéal de pauvreté régnant en Europe chrétienne médiévale. 
Il fonde son étude sur un mouvement religieux, fondé au 
XIIIe siècle par un Français nommé Vaudès (ou Valdès), qui 
identifie la pauvreté à la vertu évangélique pour atteindre 
le salut. De son côté, I. TamdoÏan-Abel mesure le poids 
considérable de la  réputation au sein de la société ottomane 
du XVIIIe siècle, dans laquelle la plupart des contrats et des 
transactions s’effectuaient de manière orale. En ce sens, 
l’auteur examine le rôle joué par la réputation en matière de 
justice et son impact sur l’organisation des relations sociales 
dans la ville d’Adana. Enfin, le travail de A. Hénia analyse le 
système complexe des représentations sociales en vigueur 
dans le Tunis ottoman des XVIIIe et XIXe siècles, selon lequel 
les riches réaffirmaient leur appartenance à la ville pendant 
que les étrangers étaient assimilés aux pauvres.

La deuxième partie, consacrée à «Riches, pauvres: 
des parcours individuels», compte cinq articles: celui de 
M. Yazbak souligne de quelle manière l’institution du waqf 
public, bien qu’elle ait été destinée à promouvoir le bien-
être général de la communauté musulmane, a contribué 
seulement à renforcer la position socio-économique d’un 
nombre réduit d’individus de Nablus, à l’époque ottomane, 
de la seconde moitié du XVIIe siècle. Les propriétés im-
mobilières en milieu rural faisaient l’objet de fondations 
pieuses, dont les recettes profitaient aux élites urbaines au 
prix de l’appauvrissement du monde paysan. En second 
lieu, S. Faroqhi centre son étude sur la vie opulente d’un 
membre de la bourgeoisie ottomane naissante de la ville 
de Brousse au XVIIIe siècle. Elle recrée le milieu social dans 
lequel cet individu, artisan de profession, a évolué durant 
l’exercice de son travail, indiquant les stratégies qui lui ont 
permis d’acquérir et, par la suite, de préserver sa fortune 
personnelle. Cependant, à d’autres occasions, la richesse 
individuelle était très incertaine. C’est ce que met en évidence 
la contribution de B. Marino concernant l’un des procédés 
qui permettait au trésor public de s’alimenter dans Damas, 
à l’époque ottomane, au XVIIIe et XIXe siècle. Il s’agissait de 
la confiscation des biens personnels d’individus proches du 
pouvoir, pratique habituelle, afin que les prétendus «agents 
de l’État» contribuent de leur propre pécule aux dépenses 
publiques. En quatrième lieu, le travail de D. Rizk Khoury 
aborde la dynamique des relations établies entre les diffé-
rentes lignées d’une famille de Mossoul, à l’époque ottomane 
des XVIIIe et XIXe siècles, en ce qui concerne la gestion des 
biens qu’elles possédaient en commun. De cette manière, 
il est possible d’arriver à connaître l’habileté des chefs de 
famille au moment de réunir et d’étendre la richesse familiale, 
de même que leur capacité à maintenir l’intégralité du patri-
moine amassé. Enfin, F. Georgeon expose les conséquences 
socio-économiques de la Première Guerre mondiale au sein 
de la société ottomane. En ce sens, il examine le parcours 
individuel d’un haut fonctionnaire d’Istanbul, dont le train 
de vie s’est vu sérieusement menacé par les circonstances. 
On trouve au-delà de cette expérience personnelle l’histoire 
d’une catégorie sociale: l’appauvrissement et l’affaiblisse-
ment des élites bureaucratiques ottomanes après la guerre.

La troisième partie contient cinq autres contributions, 
regroupées sous l’épigraphe «Clivages socio-économiques 
et culture matérielle». D’une part, R.-P. Gayraud offre une 
approche sociale intéressante à partir des indices fournis par 
l’archéologie en Égypte médiévale. Les restes découverts au 
cours de fouilles portant sur l’habitat nous apprennent non 
seulement l’existence de différences sociales, mais ils nous 
indiquent aussi les fluctuations économiques et les périodes 
de prospérité ou de récession. D’autre part, le travail de 
M. Marín permet de connaître les attitudes sociales adoptées 
envers la nourriture, ainsi que les habitudes alimentaires 
de la Méditerranée musulmane médiévale. La manière de 
s’alimenter, associée aux différentes qualités de certains 
produits, fonctionne comme indicateur de situation sociale, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Pascual Jean-Paul (dir.) : Pauvreté et richesse dans le monde musulman méditerranéen, recensé par Ana Maria Carballeira Debasa
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 85

IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

étant donné que l’accès aux biens de consommation était 
limité par les moyens économiques de chaque individu. À 
son tour, G. Veinstein montre dans quelle mesure la disparité 
sociale entre les pauvres et les riches servait d’instrument 
aux mains de l’autorité politique ottomane. Les pauvres, tout 
en faisant l’objet de sa charité, offraient au sultan l’occasion 
d’obtenir le salut en tant que musulman et d’exercer la justice 
en tant que souverain. Celui-ci pouvait également disposer 
des richesses de ses sujets, puisque, selon le système de 
solidarité, les capitaux privés devaient être au service des 
intérêts publics. Les deux derniers articles réunis dans cette 
partie ont pour objet la ville de Damas à l’époque ottomane: 
A.-K. Rafeq réalise une étude socio-économique et politique 
sur les Damascènes pauvres, en offrant une vision générale 
des causes de pauvreté et en décrivant la réaction des 
personnes touchées face à leur situation de dénuement, 
ainsi que le rôle important tenu par l’initiative individuelle et 
institutionnelle au moment d’atténuer les souffrances des 
plus défavorisés. De leur côté, C. Establet et J.-P. Pascual 
limitent leur recherche à la société damascène des débuts 
du XVIIIe siècle. Ils calculent l’étendue de la pauvreté et de 
la richesse au sein de la population, en comparant les biens 
patrimoniaux contenus dans des actes de succession.

Dans la dernière partie du livre, consacrée à «Gérer 
la pauvreté, gérer les pauvres», sont inclus trois travaux 
concernant les services offerts par deux organisations otto-
manes de bienfaisance: ©imæret et hôpitaux. Les premiers 
ont été conçus à l’origine pour venir en aide aux pauvres. 
Cependant,  A. Singer et F. Bilici démontrent dans deux de 
ces articles, qu’au cours du temps, ce type d’établissement 
n’allait plus faire partie d’une politique sociale destinée à 
combattre la pauvreté. La présence de corruption lors de 
la répartition des aides a amené des individus privilégiés 
à en bénéficier, des fonctionnaires de l’État pour la plupart. 
De la même manière, les bureaucrates étaient bénéficiaires 
d’un autre type de fondation. C’est ce que l’on peut déduire 
de l’étude que M. Anastassiadou consacre à la fonction 
occupée par le service hospitalier dans la ville de Salonique 
au XIXe siècle. Ce dispositif cherchait moins à dispenser des 
soins médicaux qu’à donner un toit aux gens délaissés. 
Comme on peut l’observer, l’État ottoman assurait une 
certaine protection envers ses plus étroits collaborateurs.

Les différentes contributions recueillies dans cet 
ouvrage permettent de dépeindre avec une certaine clarté 
les relations entre individu et société à partir des différents 
stades de pauvreté et de richesse enregistrés dans la 
zone méditerranéenne. Il en résulte un volume varié et 
intéressant, qui représente un apport important dans le 
champ de l’histoire socio-économique du monde islamique, 
spécialement en ce qui concerne la période correspondant 
à la domination ottomane. Souhaitons que le présent travail 
serve de base à de nouvelles recherches dans ce domaine.

Ana Maria Carballeira Debasa 
CSIC - Saint-Jacques de Compostelle

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Pascual Jean-Paul (dir.) : Pauvreté et richesse dans le monde musulman méditerranéen, recensé par Ana Maria Carballeira Debasa
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



