Lucette Valensi a I'ceuvre.
Une histoire anthropologique de I'lslam
meéditerranéen

Saint-Denis, éditions Bouchéne, 2002. 308 p.

Le Centre d’Histoire Sociale de I'lslam Méditerranéen a
souhaité s’arréter le temps d’une rencontre, qui s’est tenue a
Oxford les 1¢" et 2 avril 2000, sur I'ceuvre de Lucette Valensi.
Les participants étaient invités a lire, a relire plutdt, ses
livres pour en dire la méthode, la portée théorique, I'apport
a une histoire anthropologique de I'lslam méditerranéen. Cet
ouvrage réunit une partie des contributions tout en s’enri-
chissant de quelques autres, mais sans vraiment répondre
au projet initial. Chaque article refléte plutot les recherches
et les préoccupations de son auteur, simplement « inspiré »
(comme le dit 'un d’entre eux, p. 160) par tel ou tel livre
de Lucette Valensi.

Ainsi Avram Udovitch prend le prétexte de La fuite en
Egypte. Histoire d’Orient et d’Occident (Paris 2002) pour
traiter de I'émigration des familles marchandes de I'lfrigiya
vers 'Egypte a partir de lettres de la Geniza (« La Fuite en
Egypte : & la maniére tunisienne, au X siécle », p. 37-46).
La référence a un article de Lucette Valensi (« Anthropo-
logie comparée des pratiques de dévotion. Le pélerinage
en Terre Sainte au temps des Ottomans », 1998) permet &
Joélle Bahloul d’exposer un travail ethnographique sur le
pelerinage effectué a Constantine en mai 1979 par des juifs
qui avaient dii quitter la ville au début des années soixante
et y revenaient pour le rituel de Lag-Ba-Omer («Retour a
Constantine : une expérience collective de juifs maghrébins
établis en France », p.61-71). Rappelant que, dans les Fel-
lahs tunisiens. L'économie rurale et la vie des campagnes
aux Xviie et xixt siecles (Paris-La Haye, 1977), Lucette
Valensi avait remis en cause les modeéles et les méthodes de
I'histoire occidentale construits sur des types de documents
qui n’existaient pas pour la Méditerranée musulmane, ou
des informations d’un autre type ont été enregistrées et
fournissent des connaissances différentes, mais tout aussi
valides, sur les sociétés agraires, Amy Singer explore la
notion de frontiére a partir des sijill décrivant les limites de
plusieurs villages des provinces de Jérusalem et de Gaza
(« Transcrire les frontiéres de village », p. 133-143).

Les relations interculturelles sont 'une des grandes
interrogations qui traversent I'ceuvre de Lucette Valensi. On
la retrouve, par exemple, dans I'article de Nancy L. Green
(«Le quartier ethnique en formation et transformation:
histoires, historiographies », p.175-193) consacré aux
transformations des quartiers ethniques ameéricains, et
secondairement parisiens. Lauteur affirme « allier ici histoire
sociale et réflexion historiographique — deux approches au
ceeur de la démarche de Lucette Valensi — pour saisir les
deux aspects de leur [de ces quartiers ethniques] identité -
création et disparition » (p. 177). De son c6té, Clifford Geertz

offre une remarquable analyse de I'exportation de I'islam
|

IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

en Indonésie, des voies et des étapes par lesquelles cette
religion, indissociable de la culture arabe matricielle, s’est
projetée dans une civilisation qui lui est étrangére («Le
Proche-Orient en Extréme-Qrient : sur I'islam en Indonésie »,
p.197-213). Cest, écrit-il p. 197, «un bon sujet ‘valésien’,
celui d’une tradition familiére dans un lieu qui ne I'est
pas [... Car] 'ample travail de Lucette Valensi sur I'histoire
sociale de la Méditerranée s’est presque constamment
attaché, sur des objets variés, a la maniére dont des
formes culturelles surgies dans une direction historique,
dans une civilisation donnée, opérent une fois projetées
dans une autre : Frangais et Algériens, juifs et musulmans,
Ibériques et Marocains, Vénitiens et Ottomans ». Le theme
de I'échange culturel est repris par Gabriel Martinez-Gros
(« Emprunt et échanges : I'Occident et I'lslam », p. 215-224),
mais pour en récuser I'usage par le discours contemporain,
alors que l'histoire des emprunts, dans I'un et 'autre sens,
est lourde de refus, de refoulements, de ruptures.

Dans Les fables de la mémoire : la glorieuse bataille
des trois rois (Paris 1992), Lucette Valensi analyse les
traces dans les mémoires collectives de cet affrontement qui
vit la mort en 1578 du roi de Portugal, Sébastien, du sultan
du Maroc, ‘Abd al-Malik, et du prétendant au trdne marocain,
Muhammad al-Mutawakkil. Elle y reléve, notamment, 'ambi-
valence des lettrés marocains a I'égard de I'écrit : gens de
lettres, ils appartiennent a une civilisation de I'écrit, mais
ne peuvent se passer de lamémoire. Ce « dialogue constant
entre mémoire écrite et mémoire orale » (avait-elle écrit
p.86) est, pour Houari Touati, une tension essentielle qui
atoujours travaillé la culture islamique et dont il rappelle ici
les origines (« Les fables de I'écrit ou comment I'lslam est
devenu une culture lettrée », p. 146-161). Dans cet ouvrage,
Lucette Valensi a amplement démontré I'intérét d’inscrire
une tradition dans la mémoire collective de différents peu-
ples. C'est le cas, entre autres, de la tradition des Dix tribus
perdues et du Sébastianisme, ce mouvement messianique
juif qui traversa 'Empire ottoman au xvil® siécle. Merce-
des Garcia Arenal («Attentes messianiques au Maghreb
et dans la péninsule Ibérique : du nouveau sur Sabbatai
Zevi», p.225-242) enrichit le dossier grace a de nouveaux
documents conservés dans les fonds de I'Inquisition des
Archives historiques nationales de Madrid.

Pour sa part, Habib Kazdaghli, en dressant un bilan
des orientations nouvelles de I'histoire de la Tunisie (« Faire
I'histoire de la Tunisie contemporaine », p.47-60), dit sa
dette a I'égard de Lucette Valensi dans des domaines
comme celui de I'histoire orale, de I'histoire des minorités,
ou encore des femmes.

D’autres contributions ne se référent pas explicite-
ment a I'ceuvre de Lucette Valensi, mais la rejoignent par
leurs interrogations sur les sociétés méditerranéennes et
musulmanes. Il en est ainsi des réflexions proposées par
Robert Ilbert (« La Méditerranée aux lumiéres du présent:
questions sur le cosmopolitisme », p.105-113), ou de

l'article d’Isabelle Rivoal (« Penser I'identité communautaire
|

BCAI 21 - 2005 8l |
BCAI 21 (2005) Collectif: Lucette Valensi a I'ceuvre. Une histoire anthropologique de I'lslam méditerranéen, recensé par Frangoise Micheau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

et les frontiéres sociales », p. 115-132) dans lequel celle-Ci
développe, a partir du cas des Druzes vivant en Israél, une
forte réflexion sur I'identité communautaire qui ne peut étre
dissociée de la structure sociale dans son ensemble. Cette
affirmation méthodologique conduit & montrer comment des
valeurs et des pratiques sociales que les Druzes partagent
avec I'ensemble de la population (telles que I'honneur
lignager ou la gestion de la violence) sont infléchies dans un
sens communautaire. C'est encore la question de I'identité
qui conduit Abdellah Hammoudi (« Lintuition du Maghreb :
un réve paradoxal », p.163-173) a affirmer que I'idée
maghrébine est extérieure au Maghreb, née de I'effort de
reconquéte de soi que fut la colonisation, devenue un motif
idéologique dans les desseins géostratégiques des Ftats.
Lucette Valensi a écrit: « L'historien des pays d’lslam sera
anthropologue ou ne sera pas » (« La Tunisie des XVilI® et XIx®
siécles : des archives générales du gouvernement tunisien
a l'histoire sociale », dans Les Arabes par leurs archives.
Xvié-xx€ siécles, Paris, 1976, p.123). Il n’est méme pas
nécessaire a Hamit Bozarslan de rappeler cette maxime
pour que soit justifiée sa contribution ( « Un bienheureux
malentendu : Ernest Gellner et la Turquie », p. 243-256) dans
laquelle il analyse les deux textes que Gellner a consacrés
a la Turquie. Ce pays présentait pour I'anthropologue des
sociétés musulmanes une énigme, car il échappait au tri-
balisme et subordonnait la religion au pouvoir, ce qui ne I'a
pas empéché d’en saisir quelques lignes de force.

Le dialogue avec I'ceuvre de Lucette Valensi apparait
de maniére plus visible dans d’autres pages. Ainsi André
Burguiére (« Fables de la mémoire : des généalogies nationa-
les aux généalogies familiales », p. 73-89), ayant relevé que
le discours généalogique tunisien analysé au chapitre Il de
Fellahs tunisiens et le discours généalogique des bourgeois-
gentilhommes de la France moderne présentent une méme
structure narrative, celle d’un temps lignager, explore ici le
discours généalogique des nations, plus précisément le dé-
bat sur les origines — troyennes ou franques — de la France.
Pour le roi de France, comme pour les tribus tunisiennes,
le déplacement originel est un geste fondateur, car geste
d’appropriation. Que le modele du lien de parenté et celui du
lien national entretiennent des rapports étroits et présentent
des similitudes d’une société a une autre n’étonnera aucun
anthropologue. Mais A. Burguiére laisse ouverte la question
de savoir s'il s‘agit d’archétypes de large amplitude (a défaut
d’universaux) ou d’une simple grille de lecture partagée par
les chercheurs d’aujourd’hui.

Grace a la plume alerte de Jean-Claude Vatin, un autre
dialogue se noue, celui-ci fictif, entre Lucette Valensi et
Siileyman I¥, le Grand Turc lui-méme (« La lettre d’Istanbul,
réponse imaginaire du Grand Turc a Venise et la Sublime
Porte, p.91-102). Lauteur imagine la réponse que Topkapi
Saray aurait envoyée au Trés Honorable Professeur Valensi
qui lui avait adressé un questionnaire en vue de la rédac-
tion de son prochain ouvrage, Venise et la Sublime Porte.

La naissance du despote (Paris, 1987). Le procédé est
|

amusant et permet a Jean-Claude Vatin de rappeler que le
despotisme est une construction de 'imaginaire occidental.
Le Grand Turc, aprés avoir exposé que le gouvernement
de 'Empire s’appuie sur une autorité et des codes, conclut
ainsi sa missive: «Alors, des despotes, il y en a certes,
ici méme, aux marges de 'Empire. En Serbie, en Valachie.
Les gouverneurs de nos provinces balkaniques portent de
longue date ce titre qui n'est pas seulement honorifique
et qui marque leur attachement (et leur rattachement) a
Istanbul. Pas plus qu’eux, I'appellation n’est née d'hier. Je
me demande bien, dans ce cas, a quoi le sous-itre de ce
livre que tu prépares peut bien faire allusion. Mais sache,
de toute fagon, que Nous serons heureux d’en connaitre le
contenu. » (p. 102) Plus sérieusement, I'affirmation que le
despotisme oriental est un produit propre a la philosophie
occidentale conduit Jocelyne Dakhlia, qui raconte avoir
suivi, étudiante, le séminaire de Lucette Valensi alors qu’elle
travaillait sur les relations entre Venise et I'Empire ottoman,
a s'interroger, non plus sur ce jeu de miroirs, mais sur la
dimension interne de la tradition despotique en Orient (« De
la répétition en histoire : 'inconstance du despote », p. 257-
277). On y lit une premiére analyse de deux épisodes de
I'histoire islamique que l'on placerait aujourd’hui sous le
vocable du despotisme et de I'arbitraire politique : I'assas-
sinat de Ja'far al-Barmaki par Harun al-Rashid en 803 et
I'exécution d’lbrahim Pasha par Soliman le Magnifique en
1536. Analyse de la passion en politique qu’elle a reprise
et développée dans son livre publié depuis, L'empire des
passions. Larbitraire politique en Islam, Paris, 2005.

Finalement Baber Johansen est le seul qui se soit livré
a une véritable réflexion sur I'ceuvre de Lucette Valensi en
s’interrogeant sur la position qu’elle occupe dans un débat
central, celui de I'existence d’un espace historique commun
et de la possibilité d’une communication entre communautés
religieuses, cultures, groupes sociaux, systémes politiques
alintérieur de cet espace (« Mémoires collectives et histoire
universelle », p.279-298). Lanalyse, qui S’appuie tour a
tour sur les juristes musulmans classiques et les penseurs
allemands contemporains, est quelque peu sinueuse. Mais
il en ressort, me semble-t-il, 'affirmation que I'universalisme
est bien établi, des deux cotés de la Méditerranée, et que
I'échange entre sociétés, cultures et religions est possible,
alors que Lucette Valensi montre a plus d’une reprise que
les différentes communautés se trouvent plutdt placées
dans des positions de face a face, d’hégémonie, de mépris
ou d’ignorance que d’échange. Mais son intérét pour les
mémoires collectives et les mémoires croisées lui permet
I'ouverture vers une histoire globale. La fonction critique
de la discipline historique vis-a-vis des mémoire histori-
ques, telle qu’elle la définit et la pratique dans Fables de
la mémoire, permet alors de retrouver une perspective
universaliste.

Ce volume s’ouvre par une trés utile bibliographie
compléte des ceuvres de Lucette Valensi suivie d’un joli

«exercice d’école» dans lequel Frangois Pouillon, qui a
|

BCAI 21 - 2005 82
BCAI 21 (2005) Collectif: Lucette Valensi a I'ceuvre. Une histoire anthropologique de I'lslam méditerranéen, recensé par Frangoise Micheau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

été 'ordonnateur de la rencontre d’Oxford, se demande s'il
existe une «école Valensi» («Lucette Valensi a I'école:
bio-bibliographie », p.21-35). Les contributions rassem-
blées illustrent parfaitement ce propos liminaire: il n’y
pas d’école structurée, de maitre entouré de disciples, de
volonté de définir un territoire, mais des fronts de recherche,
parfois de combat, ot les contacts interdisciplinaires, les
rencontres intercommunautaires, la circulation des idées
et des concepts, les fraternités de travail et de terrain en-
trainent étudiants, collégues, amis & « prendre le large (') ».
Louvrage se ferme sur quelques pages écrites par Lucette
Valensi elle-méme (« Aller voir », p. 301-308) o elle évoque
sa trajectoire intellectuelle pour conclure, avec une modes-
tie qui n’exclut pas la conscience de I'ceuvre accomplie:
« Chaque ligne que j'ai écrite — et souvent publiée —, je I'ai
congue comme éphémere : un point de vue dans un débat
en cours, un ensemble de données empiriques inédites
pour alimenter le débat, une nouvelle interrogation pour
poursuivre I'entretien. Des propositions a tester, a valider,
avant de se déplacer pour voir les choses autrement ou
pour voir d’autres choses. » (p. 308)

Frangoise Micheau
Université Paris 1 - Panthéon-Sorbonne

(1) «J’ai eu des éléves pourtant, mais ma legon, je crois, s’en
tenait a cette incitation : prenez le large et allez-y voir. » (p. 308)

BCAI 21 - 2005 83
BCAI 21 (2005) Collectif: Lucette Valensi a I'ceuvre. Une histoire anthropologique de I'lslam méditerranéen, recensé par Frangoise Micheau
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



