| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

HATHAWAY Jane,
A Tale of Two Factions. Myth, Memory,
and Identity in Ottoman Egypt and Yemen

New York, State University of New York Press,
2003. 295 p.

Dans un précédent ouvrage ") paru en 1997, J.H avait,
avec beaucoup de talent, longuement analysé I'émergence
puis 'hégémonie d’un bayt ou « groupe de clientéle » dans
IEgypte ottomane. |l s'agissait des Qazdaghli qui avaient
joué un rdle déterminant dans la vie politique de cette
province de 'Empire a partir de la fin du xvilé, puis tout au
long du xvii® siécle. Elle nous livrait alors quelques clés
essentielles pour la compréhension du fonctionnement
de la société au niveau de ses élites dirigeantes. Dans ce
nouvel ouvrage, elle poursuit son travail de décryptage du
fonctionnement de I'Egypte ottomane aux niveaux politique
et culturel en s’intéressant cette fois a 'émergence du
clivage Qasimites et Fagarites. Il s’agit 1a de deux factions
exclusives et antagonistes autour desquelles se polarisaient

non seulement & peu prés tous les groupes de I'élite adminis-

trative et militaire, mais aussi des fractions importantes de
la société tant urbaine que rurale. Trait majeur de I'histoire
politique de I'Egypte pendant plus d’un siécle, en gros de
1640 a 1760, ce phénoméne avait fait I'objet d’une étude

remarquée de Holt dés 1962. Cependant, nous ne dispo-

sions pas jusqu’ici d’explication satisfaisante.

En confrontant I'ensemble des sources connues, non
seulement les chroniques arabes que les chercheurs ont
I'habitude de solliciter, mais aussi les oeuvres en osmanli
trop souvent laissées de c6té, J.H apporte aujourd’hui des
réponses convaincantes et probablement définitives, non
seulement sur l'origine des termes faqari et gasimi, mais

aussi sur les circonstances de I'émergence des deux fac-

tions entre les années 1620 et 1641.

De maniére tout aussi persuasive, elle démontre que,
contrairement a une historiographie encore solidement
établie, le phénomeéne ne s'inscrit nullement dans une
quelconque continuité avec le régime mamelouk antérieur,

pas plus qu'il n’est spécifique & I'Egypte. Au contraire, le fac-

tionnalisme s’est manifesté sous des formes plus ou moins
similaires, a des époques et dans cultures différentes, mais
aussi de maniére concomitante, dans I'Orient musulman.
Au Liban et en Palestine, la société s'était fractionnée en
Qaysites et Yéménites, a Damas les Qapi Qulu s’opposaient
aux Yerliyya, tandis que dans I'lran safavide on s’identifiait
soit comme Ni’'matullahi soit comme Haydari. |l faudrait
néanmoins s’interroger sur le degré de similitude de ces
phénoménes. Ainsi l'opposition entre Qaysites et Yéménites,
alinstar du clivage entre Hashid et Bakil au Yémen, portait
a peu prés exclusivement sur des populations rurales et
s’inscrivait dans la trés longue durée. Il relevait sans doute
avant tout du mode de fonctionnement de sociétés tribales.

Dans les autres cas, le factionnalisme ne perdurait guére
|

plus d’'un siécle. Il marquait 'opposition de groupes, pour
I'essentiel urbains, appartenant principalement aux élites
dirigeantes, méme si en Egypte il englobait aussi une partie
de la société rurale.

J. H. montre avec pertinence que ce factionnalisme
répondait a la fois aux nécessités d’'une époque et aux
besoins d’une société. En effet il permettait d’intégrer dans
la caste dirigeante administrative et militaire des recrues
issues de régions et d’ethnies trés différentes et de leur
donner une identité collective permettant de dépasser
les clivages ethniques et les intéréts de groupes. Selon
J.H., il s'agit la d’un processus de construction identitaire
caractéristique de sociétés prénationales, dans le cadre
d’un empire décentralisé pluriethnique et soumis a de forts
mouvements migratoires. Dés lors, 'opposition binaire entre
deux factions avait pour fonction non pas de diviser mais
au contraire d’assimiler des éléments hétérogénes, aux
origines et aux statuts trés différents, au sein d’'une méme
élite dirigeante. Cette opposition reposait sur un certain
nombre de marqueurs identitaires fondamentaux tels que
les couleurs et les banniéres, ou encore les rituels publics
qui puisaient dans des traditions culturelles multiples. J.H.
consacre plusieurs chapitres de I'ouvrage au décodage de
ces marqueurs. Elle souligne avec raison qu’une opposition
entre deux groupes ne pouvait fonctionner que si elle repo-
sait en méme temps sur I'existence de mythes fondateurs.
Elle montre comment, a cet effet, une «tradition avait été
inventée » en intégrant des éléments épars empruntés a
des récits épiques populaires, des mythes réinventés et
des généalogies forgées. Cette tradition servait ensuite de
cadre au développement d’une culture politique surtout
orale, produite aussi bien dans les casernes que dans les
cafés ou les salons des grands personnages. Sa fonction
principale était d’assurer I'intégration des nouvelles recrues
et la cohésion du groupe. Aprés une longue période de
gestation, cette tradition finit par prendre une forme écrite
dans les chroniques du xvil® siecle. J.H. montre avec jus-
tesse que nous avons affaire la non pas tant a des histoires
vraies qu’a des récits ayant leur logique narrative propre
qu'il convient d’interpréter.

Si J.H. emporte la conviction dans I'analyse du faction-
nalisme qu’elle propose dans une perspective d’anthropo-
logie politique, il est plus difficile de la suivre parfois dans
certaines des hypothéses qu’elle formule tout au long de
son ouvrage. Si le Yémen a indéniablement tenu une place
importante dans I'Egypte ottomane au xvi¢ siécle et durant
la premiére moitié du xvii® siécle, la recherche systématique
d’une origine yémeénite a parfois amené J.H. a quelques
aberrations. Il parait en effet difficilement soutenable que
la tribu des Zaydiyya attestée dans la seconde moitié du

(1) The Politics of Households in Ottoman Egypt. The Rise of
the Qazdaglis, Cambridge, Cambridge University Press, 1997,
198 p.

BCAI 21 - 2005

BCAl en ligne

79

BCAI 21 (2005) Hathaway Jane: A Tale of Two Factions. Myth, Memory, and Identity in Ottoman Egypt and Yemen, recensé par Michel Tuschscherer
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

XVIE sigcle en Basse-Egypte puisse étre des descendants
de zaydites ayant quitté le Yémen avec les Ottomans au
moment de leur retrait en 1635. Les explications laborieu-
ses sur l'origine yéménite des Haram et sur leurs liens
supposeés avec I'imam Mutahhar laissent le lecteur dubitatif,
sans parler des Bani Sa‘d, qui parce qu’ils cessent d’étre
mentionnés dans les sources égyptiennes a partir de la
fin du xve siécle jusqu’a I'emergence de I'opposition Sa‘d
Haram courant xvi® siécle, auraient entre temps transité
par le Hadramawt simplement parce qu’'un groupe tribal
Sa‘d y est attesté. On est tout aussi surpris par quelques
raccourcis historiques. Si le café se substitue effectivement
aux épices dans le commerce en mer Rouge, ce n'est pas
a la suite de l'arrivée de Vasco de Gama en Inde, mais
seulement au début du Xxvi® siécle, aprés I'établissement
des Anglais et des Hollandais dans les zones productrices
d’épices en Inde et en Asie du Sud-Est.

Ces inexactitudes et ces hypothéses parfois trop auda-
cieuses n'enlévent rien a I'essentiel. J.H. apporte ici, a tra-
vers 'exemple égyptien des Qasimites et des Fagarites, une
contribution essentielle permettant de mieux comprendre
I'adaptation de la société ottomane aux transformations
profondes amorcées a partir de la fin du Xvi° siécle, et de
décrypter dans le détail un phénomeéne de reconstruction
identitaire a la fois a travers les réalités historiques et les
mythes qu’il engendra.

Michel Tuschscherer
Université de Provence

BCAI 21 - 2005 80
BCAI 21 (2005) Hathaway Jane: A Tale of Two Factions. Myth, Memory, and Identity in Ottoman Egypt and Yemen, recensé par Michel Tuschscherer
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



