
 BCAI 21 – 2005 79

IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

Hathaway, Jane, A Tale of Two Factions. Myth, Memory, and Identity in Ottoman Egypt and Yemen [Michel Tuschscherer]

HATHAWAY Jane,  
A Tale of Two Factions. Myth, Memory,  
and Identity in Ottoman Egypt and Yemen

New York, State University of New York Press, 
2003. 295 p. 

Dans un précédent ouvrage (1) paru en 1997, J.H avait, 
avec beaucoup de talent, longuement analysé l’émergence 
puis l’hégémonie d’un bayt ou «groupe de clientèle» dans 
l’Égypte ottomane. Il s’agissait des Qazdaghli qui avaient 
joué un rôle déterminant dans la vie politique de cette 
province de l’Empire à partir de la fin du XVIIe, puis tout au 
long du XVIIIe siècle. Elle nous livrait alors quelques clés 
essentielles pour la compréhension du fonctionnement 
de la société au niveau de ses élites dirigeantes. Dans ce 
nouvel ouvrage, elle poursuit son travail de décryptage du 
fonctionnement de l’Égypte ottomane aux niveaux politique 
et culturel en s’intéressant cette fois à l’émergence du 
clivage Qæsimites et Faqærites. Il s’agit là de deux factions 
exclusives et antagonistes autour desquelles se polarisaient 
non seulement à peu près tous les groupes de l’élite adminis-
trative et militaire, mais aussi des fractions importantes de 
la société tant urbaine que rurale. Trait majeur de l’histoire 
politique de l’Égypte pendant plus d’un siècle, en gros de 
1640 à 1760, ce phénomène avait fait l’objet d’une étude 
remarquée de Holt dès 1962. Cependant, nous ne dispo-
sions pas jusqu’ici d’explication satisfaisante.

En confrontant l’ensemble des sources connues, non 
seulement les chroniques arabes que les chercheurs ont 
l’habitude de solliciter, mais aussi les oeuvres en osmanli 
trop souvent laissées de côté, J.H apporte aujourd’hui des 
réponses convaincantes et probablement définitives, non 
seulement sur l’origine des termes faqærî et qæsimî, mais 
aussi sur les circonstances de l’émergence des deux fac-
tions entre les années 1620 et 1641. 

De manière tout aussi persuasive, elle démontre que, 
contrairement à une historiographie encore solidement 
établie, le phénomène ne s’inscrit nullement dans une 
quelconque continuité avec le régime mamelouk antérieur, 
pas plus qu’il n’est spécifique à l’Égypte. Au contraire, le fac-
tionnalisme s’est manifesté sous des formes plus ou moins 
similaires, à des époques et dans cultures différentes, mais 
aussi de manière concomitante, dans l’Orient musulman. 
Au Liban et en Palestine, la société s’était fractionnée en 
Qaysites et Yéménites, à Damas les Qapi Qulu s’opposaient 
aux Yerliyya, tandis que dans l’Iran safavide on s’identifiait 
soit comme Ni’matullahi soit comme Haydari. Il faudrait 
néanmoins s’interroger sur le degré de similitude de ces 
phénomènes. Ainsi l’opposition entre Qaysites et Yéménites, 
à l’instar du clivage entre Hashid et Bakil au Yémen, portait 
à peu près exclusivement sur des populations rurales et 
s’inscrivait dans la très longue durée. Il relevait sans doute 
avant tout du mode de fonctionnement de sociétés tribales. 
Dans les autres cas, le factionnalisme ne perdurait guère 

plus d’un siècle. Il marquait l’opposition de groupes, pour 
l’essentiel urbains, appartenant principalement aux élites 
dirigeantes, même si en Égypte il englobait aussi une partie 
de la société rurale. 

J. H. montre avec pertinence que ce factionnalisme 
répondait à la fois aux nécessités d’une époque et aux 
besoins d’une société. En effet il permettait d’intégrer dans 
la caste dirigeante administrative et militaire des recrues 
issues de régions et d’ethnies très différentes et de leur 
donner une identité collective permettant de dépasser 
les clivages ethniques et les intérêts de groupes. Selon 
J.H., il s’agit là d’un processus de construction identitaire 
caractéristique de sociétés prénationales, dans le cadre 
d’un empire décentralisé pluriethnique et soumis à de forts 
mouvements migratoires. Dès lors, l’opposition binaire entre 
deux factions avait pour fonction non pas de diviser mais 
au contraire d’assimiler des éléments hétérogènes, aux 
origines et aux statuts très différents, au sein d’une même 
élite dirigeante. Cette opposition reposait sur un certain 
nombre de marqueurs identitaires fondamentaux tels que 
les couleurs et les bannières, ou encore les rituels publics 
qui puisaient dans des traditions culturelles multiples. J.H. 
consacre plusieurs chapitres de l’ouvrage au décodage de 
ces marqueurs. Elle souligne avec raison qu’une opposition 
entre deux groupes ne pouvait fonctionner que si elle repo-
sait en même temps sur l’existence de mythes fondateurs. 
Elle montre comment, à cet effet, une «tradition avait été 
inventée» en intégrant des éléments épars empruntés à 
des récits épiques populaires, des mythes réinventés et 
des généalogies forgées. Cette tradition servait ensuite de 
cadre au développement d’une culture politique surtout 
orale, produite aussi bien dans les casernes que dans les 
cafés ou les salons des grands personnages. Sa fonction 
principale était d’assurer l’intégration des nouvelles recrues 
et la cohésion du groupe. Après une longue période de 
gestation, cette tradition finit par prendre une forme écrite 
dans les chroniques du XVIIIe siècle. J.H. montre avec jus-
tesse que nous avons affaire là non pas tant à des histoires 
vraies qu’à des récits ayant leur logique narrative propre 
qu’il convient d’interpréter.

Si J.H. emporte la conviction dans l’analyse du faction-
nalisme qu’elle propose dans une perspective d’anthropo-
logie politique, il est plus difficile de la suivre parfois dans  
certaines des hypothèses qu’elle formule tout au long de 
son ouvrage. Si le Yémen a indéniablement tenu une place 
importante dans l’Égypte ottomane au XVIe siècle et durant 
la première moitié du XVIIe siècle, la recherche systématique 
d’une origine yéménite a parfois amené J.H. à quelques 
aberrations. Il paraît en effet difficilement soutenable que 
la tribu des Zaydiyya attestée dans la seconde moitié du 

(1) The Politics of Households in Ottoman Egypt. The Rise of 
the Qazdaglis, Cambridge, Cambridge University Press, 1997, 
198 p. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Hathaway Jane: A Tale of Two Factions. Myth, Memory, and Identity in Ottoman Egypt and Yemen, recensé par Michel Tuschscherer
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 80

IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

XVIIe siècle en Basse-Égypte puisse être des descendants 
de zaydites ayant quitté le Yémen avec les Ottomans au 
moment de leur retrait en 1635. Les explications laborieu-
ses sur l’origine yéménite des Îaræm et sur leurs liens 
supposés avec l’imæm Mu†ahhar laissent le lecteur dubitatif, 
sans parler des Banº Sa©d, qui parce qu’ils cessent d’être 
mentionnés dans les sources égyptiennes à partir de la 
fin du XVe siècle jusqu’à l’emergence de l’opposition Sa©d 
Îaræm courant XVIIe siècle, auraient entre temps transité 
par le Hadramawt simplement parce qu’un groupe tribal 
Sa©d y est attesté. On est tout aussi surpris par quelques 
raccourcis historiques. Si le café se substitue effectivement 
aux épices dans le commerce en mer Rouge, ce n’est pas 
à la suite de l’arrivée de Vasco de Gama en Inde, mais 
seulement au début du XVIIe siècle, après l’établissement 
des Anglais et des Hollandais dans les zones productrices 
d’épices en Inde et en Asie du Sud-Est.

Ces inexactitudes et ces hypothèses parfois trop auda-
cieuses n’enlèvent rien à l’essentiel. J.H. apporte ici, à tra-
vers l’exemple égyptien des Qæsimites et des Faqærites, une 
contribution essentielle permettant de mieux comprendre 
l’adaptation de la société ottomane aux transformations 
profondes amorcées à partir de la fin du XVIe siècle, et de 
décrypter dans le détail un phénomène de reconstruction 
identitaire à la fois à travers les réalités historiques et les 
mythes qu’il engendra.

Michel Tuschscherer 
Université de Provence

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Hathaway Jane: A Tale of Two Factions. Myth, Memory, and Identity in Ottoman Egypt and Yemen, recensé par Michel Tuschscherer
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



