
 BCAI 21 – 2005 69

III. HISTOIRE

Vatin Nicolas et Veinstein Gilles, Le Sérail ébranlé. Essai sur les morts, dépositions et avènements des sultans ottomans, xive-xixe siècle [Frédéric Hitzel]

VATIN Nicolas et VEINSTEIN Gilles,  
Le Sérail ébranlé. Essai sur les morts,  
dépositions et avènements des sultans ottomans, 
XIV e-XIX e siècle

Paris, Fayard, 2003. 423 p.

Après avoir étudié la mort chez les Turcs (1), N. Vatin 
et G. Veinstein nous présentent une étude sur la mort des 
sultans ottomans. Il s’agit plus exactement d’un essai sur 
la nature et la légitimité du régime ottoman, et sur la place 
du sultan dans la société. Le Sérail ébranlé invite le lecteur 
à se pencher sur cette séquence cruciale qui comprend la 
déposition ou la mort du souverain, ses obsèques et l’avè-
nement de son successeur. Ces épisodes successoraux sont 
d’autant plus cruciaux que, comme le rappellent les auteurs 
dans leur introduction, «la société ottomane ne se définit 
pas d’abord par un peuple, une langue, une culture ou une 
religion — même si ces critères ne sont pas absents —, mais 
par une dynastie (la âl-i Osmân, ou «maison d’Osman»), 
laquelle à son tour n’a de raison d’être que par le sultan, 
même quand celui-ci, le cas échéant, est dépourvu de 
tout pouvoir (p. 8)». Ainsi défini, il s’agit d’un travail sur 
la longue durée qui commence avec la mort du souverain 
éponyme Osmân peu avant 1324, et s’achève en 1808 
avec l’avènement de Mahmoud II dont le règne inaugure 
la période des réformes qui révolutionnèrent l’Empire et 
aboutirent à l’actuelle république de Turquie. Au total, cela 
représente une trentaine de successions analysée presque 
exclusivement à partir de cinquante deux chroniques otto-
manes d’époques différentes et couvrant tout le long de la 
période étudiée.

Suivant de façon très détaillée les épisodes concernant 
chacun des «maillons» de la chaîne dynastiques, l’ouvrage 
se compose de cinq chapitres: la mort, l’abdication ou la 
déposition du prince; la crise politique et dynastique qui suit, 
mais qui parfois prépare cet événement; les rites d’introni-
sation; enfin les obsèques impériales qui ne peuvent avoir 
lieu qu’une fois le nouveau souverain établi sur le trône.

Au cœur de cette étude se trouve l’analyse des modes 
de succession dont le caractère apparaît problématique 
en même temps que caractéristique des conditions de 
perpétuation de la dynastie ottomane. Alors que «l’État 
appartient à une famille dont nul ne remet la légitimité 
en cause et dont tout membre masculin peut prendre la 
tête, devenant le seul maître du Palais (…) ce système 
connaît une faille: l’absence de désignation de successeurs 
(p. 446)». Il s’ensuit un retour régulier de crises prévisi-
bles, aux solutions non moins prévisibles. Cette absence 
de prise en compte du principe de primogéniture ou de 
séniorat est liée à la légitimité conférée par l’arbitrage de 
Dieu, qui permet, selon un vieil héritage turco-mongol, de 
désigner le nouveau souverain et la reconnaissance de 
sa légitimité (le kout) via la compétition que se livrent les 
successeurs potentiels (p. 90). Les crises successorales 

ottomanes — du moins dans les deux premiers siècles de 
l’Empire — peuvent dès lors entraîner les pires maux pour le 
pays: guerres civiles, mutineries, fratricides, interventions 
étrangères, amputations de territoire, la révolution sociale 
elle-même ne manquant pas à l’appel. Tout cela contribue 
à faire apparaître le passage d’un sultan à l’autre comme 
un épisode singulier et crucial.

Face à ce contexte, N. Vatin et G. Veinstein s’appli-
quent à repérer les façons dont les hommes vont chercher 
sinon à éradiquer, du moins à réduire les incertitudes, la vio-
lence et le chaos inhérents à cet état de fait. Ils dépeignent 
ainsi la gamme des procédés mis en œuvre par les sultans 
pour tenter de conjurer ou d’atténuer les crises d’interrègne 
et pour assurer la continuité dynastique: désignation d’un 
successeur, simulation et dissimulation. Tout l’effort con-
siste à cacher le vide du pouvoir, l’intervalle critique étant 
la période s’écoulant entre le décès du sultan et l’introni-
sation de son successeur. Dès lors, une formidable partie 
de cache-cache s’engage. Les subterfuges apparaissent 
dans toutes leurs modalités et leurs finalités multiples, ils 
vont de la dissimulation du corps, à sa conservation dans 
la glace (Selîm II) en attendant l’arrivée du successeur, en 
passant par les simulacres de visites de médecins au défunt, 
faux en écriture, mises en scènes macabres de sosies en 
lieu et place du souverain mort. Avec le temps, on assiste 
progressivement à une ritualisation du secret entourant le 
décès du sultan.

L’absence de loi successorale, la légitimité a priori de 
tous les membres mâles de la lignée, principe joint au dogme 
de l’indivisibilité de l’État, encouragèrent la pratique du 
fratricide, dès la seconde moitié du XVe siècle. Les auteurs 
y consacrent une analyse éclairante, montrant qu’en dépit 
d’un usage récurrent, cette pratique ne constitua jamais 
une règle reconnue comme une modalité attachée à la 
passation du trône. Elle posa toujours problème à ceux qui 
en furent les témoins, comme à ceux qui en usèrent, mais 
elle sauvegardait la paix publique ou plutôt, pour repren-
dre l’expression du temps, l’ «ordre du monde» (nizâm-i 
âlem). Au début du XVIIe siècle, à la suite de l’intronisation 
d’un mineur, faute de candidat, les modalités de passation 
au trône se transformèrent, faisant place au principe du 
séniorat. C’est dans ce contexte que les princes du sang 
furent désormais enfermés dans un quartier de la partie 
interne du Palais, qu’on appellera la “cage” (kafes). Dotés 
de concubines, ils sont interdits de procréation.

Dans le même temps, on assiste à une prise en main 
des affaires de la dynastie par les plus hautes autorités de 
l’État, politiques, militaires et religieuses. «Ombre de Dieu 
sur la terre», l’image du sultan perd progressivement son 
caractère sacré, au point d’être traité comme n’importe 

(1) G. Veinstein (sous la direction), Les Ottomans et la mort. Permanen-
ces et mutations, Leyde, 1996; N. Vatin & S. Yerasimos, Les Cimetières 
dans la ville. Statut, choix et organisation des lieux d’inhumation dans 
Istanbul intra-muros, Istanbul-Paris, IFEA-Maisonneuve, 2001.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Vatin Nicolas et Veinstein Gilles : Le Sérail ébranlé. Essai sur les morts, dépositions et avènements des sultans ottomans, XIVe-XIXe siècle, recensé par
Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 70

III. HISTOIRE

quel mortel: blâmé, destitué, voire tué (Osmân II en 1622 
et Ibrâhîm en 1648). Intronisation et serment d’allégeance 
restent toutefois les deux actes fondateurs d’un nouveau 
règne, quelles que soient les conditions dans lesquelles 
un prétendant arrive jusqu’au pied du trône. N. Vatin et 
G. Veinstein analysent soigneusement l’évolution histori-
que du double cérémonial du djülous et de la bey’at au 
cours des cinq siècles, cérémonial dont les grandes lignes 
demeurent pratiquement inchangées tout au long des six 
siècles de règne de la dynastie. Par la bay©a (bey’at en 
turc), un groupe de musulman, comprenant les principaux 
dignitaires du régime, reconnaissait l’autorité du nouveau 
souverain et lui prêtait serment d’obéissance et de loyauté. 
Cette accession de fait à la royauté était matérialisée par 
l’apparition du souverain sur le trône (djülous), moment de 
joie «puisqu’il redonnait vie au “corps mort” de l’État et du 
monde (p. 445)». Les auteurs soulignent également le lent 
mais constant processus d’islamisation qui passe à la fois 
par un renforcement de l’orthodoxie et par une crispation sur 
la nature islamique de la dynastie, dont témoignent le rôle 
croissant des saintes reliques et l’assimilation du sultanat 
ottoman au califat. De simple rite magico-religieux visant 
par exemple à obtenir, à la veille d’un départ en campagne 
militaire, l’assistance spirituelle du saint Ebou Eyyoub, le 
pèlerinage à Eyüp, au fond de la Corne d’Or, devient, sous 
le règne de Selîm II, le grand rite d’intronisation des sultans 
ottomans. Ainsi naissent et se transforment les rites.

Au fur et à mesure que le temps avance et que 
l’Empire se transforme, tout comme le monde autour de lui, 
il subsiste des temps forts. Certes, un sultan décédé n’est 
plus le sultan, mais on ne l’enterre pas à la sauvette. Un 
protocole s’est institué, dont les modalités et la signification 
vont évoluer tout au long des siècles. C’est cet aspect que 
les auteurs abordent dans le dernier chapitre, en reprenant 
l’ordre chronologique des rites qui suivent la mort: mani-
festation du deuil; préparation du corps; prière funéraire; 
convoi et inhumation…

L’un des intérêts majeurs de ce livre est de suivre 
l’histoire des rites et pratiques relatifs aux modalités de 
souveraineté. Comme le rappellent les auteurs, les rites 
ont de façon générale une triple particularité: «ils sont 
fréquemment le résultat d’un hasard ou d’une contrainte 
forcée; ils évoluent sans cesse au gré des circonstances; 
mais aux acteurs — qui en sont pourtant bien souvent les 
auteurs — ils apparaissent comme figés de toute éternité 
(p. 446)». Les Ottomans n’échappent pas à cette règle. 
L’ancienne coutume (âdet-i kadîm) est pour eux la pierre 
de touche de la légitimité. Mais, bien souvent, on ne la 
revendique que pour voiler la nouveauté. Inversement, 
bien des phénomènes perdurent, dont la signification peut 
varier selon le contexte historique. Ainsi, au chef de clan 
qui gère collectivement un État patrimonial, succède un 
souverain autoritaire, puis un empereur. Mais si les derniers 
souverains du XVIe siècle sont encore des maîtres puissants, 
leur mort cesse d’être l’occasion de récits mythiques pour 

être décrite comme celle de créatures trop humaines. Le 
début du XVIIe siècle va voir s’effondrer l’aura du padichâh. 
On commence par introniser un mineur, Ahmed Ier, puis un 
fou, Moustafa Ier, enfin Osmân II, premier sultan à tomber 
à la suite d’une émeute et à être assassiné. Il n’est dès 
lors plus inconcevable de déposer un sultan, de l’insulter, 
voire même d’attenter à sa vie. Quant à la séparation entre 
espaces privé (enderoun) et public (bîroun), elle perd 
progressivement son caractère infranchissable.

Paradoxalement, la perte de statut et de pouvoir du 
souverain s’accompagne de l’ascension d’autres pouvoirs. 
En l’occurrence, les principales autorités militaires et 
religieuses s’attribuent un rôle de «faiseurs de roi». La 
pérennité dynastique se nourrit ainsi de ces «inventions 
de traditions» (p. 449), dessinant des lignes de continuité 
au cœur même du changement.

Outre seize reproductions de miniatures ottomanes 
présentant quelques-uns des thèmes évoqués dans l’étude, 
l’ouvrage s’achève sur un index des chroniqueurs ottomans 
exploités, un glossaire et une solide bibliographie. L’ensem-
ble constitue un précieux travail où, probablement pour la 
première fois, la parole est largement laissée aux auteurs 
ottomans eux-mêmes, dont les textes souvent surprenants 
et savoureux sont ainsi révélés au lecteur. On peut toutefois 
exprimer un tout petit regret: l’absence de cartes. Ainsi, 
l’évocation de la géographie des différents sandjak princiers 
(p. 118) n’est pas aisée, de même que l’emplacement des 
mausolés (türbe) sultaniens de la capitale (p. 434).

Frédéric Hitzel 
CNRS-Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Vatin Nicolas et Veinstein Gilles : Le Sérail ébranlé. Essai sur les morts, dépositions et avènements des sultans ottomans, XIVe-XIXe siècle, recensé par
Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



