
 BCAI 21 – 2005 60

III. HISTOIRE

Richard, Jean, Francs et Orientaux dans le monde des croisades [Françoise Aubin]

RICHARD Jean,  
Francs et Orientaux dans le monde  
des croisades

Aldershot (Hampshire), Ashgate, 2003  (Variorum 
Collected Studies Series, vol. 770). xii + 354 p.

Jean Richard représente le cas très rare d’un médié-
viste qui évolue avec une aisance parfaite dans l’érudition 
philologique et historique orientaliste et qui peut prétendre 
prendre rang parmi les meilleurs connaisseurs du monde 
oriental médiéval, sans connaître pourtant les nombreuses 
langues parlées et écrites des pays où son esprit s’aventure. 
Aussi aucune de ses publications ne peut laisser indifférents 
les historiens de l’Orient méditerranéen du XIe au XVe siècle 
ou de l’Eurasie à l’époque mongole. Et comme sa production 
est d’une abondance déconcertante par sa régularité et par 
sa dispersion dans des volumes de colloques et d’ouvrages 
collectifs d’histoire médiévale, peu accessibles aux lecteurs 
habituels des bibliothèques spécialisées dans l’orientalisme, 
la parution de recueils regroupant ses articles passés est, 
à chaque fois, une aubaine. 

En 1977, La Papauté et les missions d’Orient au 
moyen âge (XIII e-XV e siècle) publié par l’École française de 
Rome, était une réécriture de travaux précédents de l’auteur 
sur la politique missionnaire de la papauté et l’évolution de 
l’organisation missionnaire du début du XIIe siècle jusqu’au 
XVe, en passant par l’apparition des ordres mendiants, la 
découverte des Mongols, la naissance d’un épiscopat 
missionnaire en Extrême-Orient et en Asie centrale, le dé-
veloppement de missions au Moyen-Orient et au Caucase. 
Et dans la série des Variorum Reprints, qui abrite le présent 
ouvrage, sont sorties successivement quatre collections de 
réimpressions: en 1976, Orient et Occident au Moyen Age: 
contacts et relations, XII e-XV e s. (formé de 31 articles); en 
1977, Les relations entre l’Orient et l’Occident au Moyen 
Age. Études et documents (23 articles); en 1983, Croisés, 
missionnaires et voyageurs. Les perspectives orientales du 
monde latin médiéval (21 articles); en 1992, Croisades et 
États latins d’Orient (19 articles).

Dans ce nouveau volume sous recension, comme dans 
les précédents, les articles sont donnés en réimpression, 
avec leur pagination d’origine, complétés éventuellement 
en leur dernière page d’une brève note d’actualisation; une 
courte introduction expose les intentions de l’auteur et un 
index onomastique collectif (mais non toponymique) permet 
de repérer les personnages traités d’un article à l’autre, tel 
Saladin. Au total 26 articles, parus entre 1988 et 1999, 
sont répartis sous quatre thèmes majeurs.

Autour de «La croisade et la guerre», sont articulées 
les contributions qui se rapportent à l’aspect le plus connu 
de l’entreprise européenne médiévale au Moyen-Orient: 
la conquête ou plutôt la «reconquête» militaire des lieux 
saints. Pourtant cette ambition ne s’est dégagée que 
graduellement et incomplètement de la recherche d’une 

indulgence (ou remise canonique des peines encourues 
par les péchés commis) attachée au pèlerinage. En traitent 
les trois premiers articles, nº I, «La croisade: l’évolution 
des conceptions et des stratégies» (1988), qui détecte le 
cheminement des motivations depuis l’appel à la première 
croisade lancé par Urbain II en 1095 jusqu’à la fin de 
l’idéologie de la croisade au XIVe siècle; nº II, «L‘indulgence 
de croisade et le pèlerinage en Terre sainte» (1996), qui 
montre la Papauté confrontée au comportement des croisés 
et la concurrence que l’indulgence de pèlerinage joue vis-
à-vis de l’indulgence de croisade; nº III, «1187, point de 
départ pour une nouvelle forme de la croisade» (1992), qui 
analyse les conséquences stratégiques et psychologiques 
qu’a entraînées la prise de Jérusalem par Saladin en 1187. 
L’article nº IV sur «Le financement des croisades» (1997) 
insiste sur la diversité des systèmes fiscaux, taxant toutes 
les classes de la société, grâce auxquels les croisades ont 
pu fonctionner. L’aspect maritime du conflit opposant la 
chrétienté aux royaumes musulmans et aux cités maritimes 
de la Méditerranée est envisagé dans les contributions nº V 
(«Les bases maritimes des Fatimides, leurs corsaires et 
l’occupation franque en Syrie», 1998) et nº VI («La Médi-
terranée des croisades», 1997): au temps de la première 
croisade, à la fin du XIe siècle, les croisés préféraient la voie 
terrestre, alors qu’ils ont favorisé la voie maritime, pour le 
transport des troupes, des chevaux et des marchandises, 
à partir de la deuxième croisade, au milieu du XIIe siècle; 
la liberté de passage rencontrée par les escadres franques 
vient sans doute principalement de leur fort tonnage. L’arti-
cle nº VII («L’état de guerre avec l’Égypte et le royaume de 
Chypre», 1995) s’attarde sur la constatation d’un état de 
trêve, caractérisé par l’interruption des opérations militaires 
envers les Mamelouks, et sur les désaccords stratégiques 
entre les puissances européennes participant à la croisade. 
Dernier volet de la croisade guerrière: la question des pri-
sonniers en pays musulman, oubliés et convertis à l’islam, 
noyés dans une population servile, ou, pour les plus chan-
ceux, rachetés par une rançon ou échangés (nº VIII, «Les 
prisonniers et leur rachat au cours des croisades», 1996; 
et nº IX, «Les prisonniers de Nicosie», 1997).

La seconde partie, sous le titre «Les structures des 
États latins», décrit comment les Francs ont occupé les 
grandes citadelles du Proche-Orient et ont recréé alentour 
leur système féodal, mais l’ont adapté aux réalités locales 
pour laisser en place les chefs des communautés locales 

— émirs, ræ’is, muqaddam, etc. — en contrepartie d’une 
promesse d’obéissance et du versement d’un impôt; cet 
accommodement s’est trouvé appliqué de même aux croi-
sés lorsque le souverain musulman reprenait le pouvoir, de 
telle sorte que les rapports entre les Francs d’Orient et leurs 
voisins musulmans ont été marqués par un vaste choix de 
conventions et de concessions sur une base fiscale (nº X, 
«Cum omni raisagio montanee. A propos de la cession du 
Crac aux Hospitaliers», 1994; nº XI, «Vassaux, tributaires 
ou alliés? Les chefferies montagnardes et les Ismaîliens 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Richard Jean : Francs et Orientaux dans le monde des croisades, recensé par Françoise Aubin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 61

III. HISTOIRE

dans l’orbite des États des croisés», 1997). Quels transferts 
culturels ont résulté des contacts quotidiens maintenus 
durant deux siècles entre une population venue d’Occident 
et le monde moyen-oriental? Il y a eu certainement des 
influences à double sens dans le domaine artistique; quant 
au dialogue inter-religieux avec les confessions chrétiennes 
d’Orient, il n’a fait que s’ébaucher (nº XII, «Affrontement ou 
confrontation? Les contacts entre deux mondes au pays de 
Tripoli au temps des croisades», 1999). Mais le système 
seigneurial est resté un modèle occidental (nº XIII, «La 
seigneurie franque en Syrie et à Chypre: modèle oriental 
ou modèle occidental?», 1994). La culture juridique de la 
classe nobiliaire a cependant évolué, en France notamment, 
dès le XIIe siècle, sous l’influence des cours de justice 
(nº XIV, «La culture juridique de la noblesse aux XIe, XIIe et 
XIIIe siècles», 1997). Le cas des enfants nés de mariages 
mixtes, dont la mère appartenait à la classe servile, s’est 
affronté, à Chypre et Rhodes, à la crainte de voir régresser 
la population de serfs (nº XV, «Freedom and servitude in 
Cyprus and Rhodes: an assize dating from 1396», 1995). 
L’exemple de Guy de Lusignan à Chypre montre comment 
une société franque s’est reconstituée aux dépens des 
grands propriétaires vénitiens et byzantins, qu’avait 
confirmés le souverain précédent, l’Anglais Richard Cœur-
de-Lion (nº XVI, «Les révoltes chypriotes de 1191-1192 et 
les inféodations du Guy de Lusignan», 1997) et comment 
culture grecque primitive, culture franque des nouveaux 
arrivants et culture arabe des chrétiens melkites se sont 
harmonisées (nº XXI, «Culture franque, cuture grecque, 
culture arabe, dans le royaume de Chypre au XIIIe et au 
début du XIVe siècle», 1991-92).

Dans la section consacrée aux «Questions ecclésias-
tiques dans l’Orient latin», il est rappelé qu’en Terre-Sainte 
et à Chypre, les croisés mirent en place des diocèses repro-
duisant les diocèses antérieurs à la conquête musulmane, 
de sorte que des évêchés de rite latin se superposèrent 
aux évêchés orientaux déjà existants et reçurent le droit 
de lever des dîmes sur la totalité des gains réalisés par les 
chrétiens de rite latin; à Constantinople au contraire, ce 
furent tous les chrétiens, sans distinction de rite, qui furent 
invités à se soumettre à l’obligation biblique des dîmes 
(nº XVII, «Le paiement des dîmes dans les États des croi-
sés», 1992). Une autre levée fiscale fut celle des décimes 
pris sur les bénéfices ecclésiastiques: le compte qu’on en 
a pour Chypre durant quelques années aide, quelque peu, 
à se représenter la situation de l’Église latine dans l’île au 
XIIIe siècle (nº XX, «La levée des décimes sur l’Église latine 
de Chypre. Documents comptables de 1363-1371», 1999). 
D’autre part, des communautés monastiques cisterciennes 
furent implantées à Chypre dans la seconde moitié du 
XIIe siècle pour soutenir la population locale de rite latin, 
et la tradition cistercienne s’est maintenue dans l’île bien 
après que les Francs ont quitté la Terre Sainte (nº XVIII, 
«The Cistercians in Cyprus», 1992). À Chypre encore, 
les conflits d’autorité entre épiscopats latin et grec furent 

résolus par une bulle du pape Alexandre IV en 1260, à la 
suite de négociations - non pas comme un acte d’abjecte 
autorité ainsi qu’on l’a dit parfois - et elle eut pour résultat 
de définir, d’une manière satisfaisante pour les intéressés, 
les pouvoirs pléniers des évêques grecs (nº XIX, «À propos 
de la ‘Bulla Cypria’ de 1260», 1996). 

Dans la quatrième partie, nous atteignons les 
«Contacts avec les Mongols et les chrétiens d’Orient» et, 
pour commencer, ceux que le souverain de l’État latin de 
Constantinople (fondé en 1204), Baudouin II, et que son 
rival, le souverain de l’État grec de Nicée, Jean Vatatzès, 
ont noués avec les Mongols vers le milieu du XIIIe siècle 
(nº XXII, «À propos de la mission de Baudouin de Hainaut: 
l’empire latin de Constantinople et les Mongols», 1992). La 
documentation concourt à établir que ce n’est pas le grand 
Khan mongol qui aurait, depuis Qaraqorum ou Pékin, mis 
au point une politique d’alliance, et non plus de soumission 
absolue, avec les Francs d’Orient et d’Occident contre les 
États musulmans du Moyen-Orient, mais que ce sont les 
Ilkhans (dynastie mongole d’Iran) qui y auraient été acquis 
par l’action des chrétiens orientaux, en particulier des 
nestoriens dans les rangs des Mongols mêmes (nº XXIII, 
«D’ÄlÏigidäi à Gazan: la continuité d’une politique franque 
chez les Mongols d’Iran», 1997; et développant d’une 
manière plus fouillée les faits énoncés dans les articles 
nº XXII et XXIII, tout en y incluant la Horde d’Or: nº XXIV, 
«Byzance et les Mongols», 1999). Particulièrement 
intéressants sont les rapports entretenus par la papauté 
installée en Avignon, de 1309 à 1376, avec les Arméniens 
du petit royaume de Cilicie, menacé par les Mamelouks, et 
ceux de la Grande-Arménie: bien qu’un concordat passé 
en 1198/1199 ait reconnu au catholicos pleine autorité 
sur les fidèles de l’Église arménienne, la centralisation 
pontificale, plus affirmée au XIVe siècle qu’au XIIe, poussait le 
pape à intervenir directement dans les affaires des Églises 
locales, de sorte que les évêques et les moines arméniens 
ont afflué en Avignon, notamment aux alentours de 1338, 
à l’occasion de la querelle sur la validité de leurs usages 
ecclésiaux et sacerdotaux; et ils ont contribué à l’enseigne-
ment des langues orientales à la Curie — arabe, syriaque, 
arménien — recommandé par le concile de Vienne en 1311 
(nº XXV, «Les Arméniens en Avignon au XIVe siècle», 1992). 
En guise de conclusion, un article vient compléter un sujet 
dont l’auteur s’est fait une spécialité: les récits de pèleri-
nages à Jérusalem. On y voit ici l’impression que produit 
sur les pèlerins occidentaux la découverte de leurs frères 
orientaux: la liste des Églises chrétiennes orientales, parfois 
empruntée à un modèle littéraire précédent, leurs rites, plus 
rarement leurs mœurs, l’admiration devant leur dévotion et 
surtout une tentative d’explication des divergences et le vœu 
d’une unité finale (nº XXVI, «“Manières de Crestiens”: les 
Chrétiens orientaux dans les relations de pèlerinages aux 
Lieux-Saints, XIIe-XVe siècles», 1993).

L’auteur a ainsi ajouté quelques pierres à l’édifice 
impressionnant qu’il a élevé, durant plus d’un demi-siècle, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Richard Jean : Francs et Orientaux dans le monde des croisades, recensé par Françoise Aubin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 62

III. HISTOIRE

à l’histoire des croisades, des États latins du Moyen-Orient, 
des rapports avec les Églises orientales au Moyen Âge. 
Sans doute un autre volume de réimpression viendra-t-il 
compléter celui-ci, car l’auteur annonce, en note à son 
introduction, la parution, entre 1998 et 2001, d’une dizaine 
de nouveaux articles. Permettra-t-on au lecteur de souhaiter 
que ces brillants travaux d’érudition soient à l’avenir mieux 
mis à sa portée par le moyen de quelques ajouts simples, 
tels qu’une table des croisades, les dates des principaux 
personnages cités dans l’index final du recueil, et en intro-
duction un cadrage historique plus élaboré des faits cités? 
Car pour tirer tout son suc d’une lecture soigneuse des 
travaux de l’auteur, il faut au préalable maîtriser son Histoire 
des croisades (Paris: Fayard, 1996), être bien informé des 
particularités des États latins du Moyen-Orient, de l’histoire 
des royaumes musulmans du monde méditerranéen des 
XIe au XVe siècles, et, en prime, de l’histoire de l’empire 
gengiskhanide — un programme trop vaste pour un lecteur 
ordinaire, même s’il est spécialiste de l’une ou l’autre de ces 
questions. Cependant, à l’aune de ses ignorances, il peut 
mesurer l’immensité de la science de Jean Richard.

Françoise Aubin 
CNRS

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Richard Jean : Francs et Orientaux dans le monde des croisades, recensé par Françoise Aubin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



