| I1l. HisTOIRE |

RICHARD Jean,
Francs et Orientaux dans le monde
des croisades

Aldershot (Hampshire), Ashgate, 2003 (Variorum
Collected Studies Series, vol. 770). xii + 354 p.

Jean Richard représente le cas trés rare d’un médié-
viste qui évolue avec une aisance parfaite dans I'érudition
philologique et historique orientaliste et qui peut prétendre
prendre rang parmi les meilleurs connaisseurs du monde
oriental médiéval, sans connaitre pourtant les nombreuses
langues parlées et écrites des pays ou son esprit s'aventure.
Aussi aucune de ses publications ne peut laisser indifférents
les historiens de I'Orient méditerranéen du XI° au Xve siécle
ou de I'Eurasie a I'époque mongole. Et comme sa production
est d’une abondance déconcertante par sa régularité et par
sa dispersion dans des volumes de colloques et d’ouvrages
collectifs d’histoire médiévale, peu accessibles aux lecteurs
habituels des bibliothéques spécialisées dans l'orientalisme,
la parution de recueils regroupant ses articles passés est,
a chaque fois, une aubaine.

En 1977, La Papauté et les missions d’Orient au
moyen &ge (xine-xve siécle) publié par I'Ecole francaise de
Rome, était une réécriture de travaux précédents de I'auteur
sur la politique missionnaire de la papauté et I'évolution de
I'organisation missionnaire du début du xI® siécle jusqu’'au
XV, en passant par I'apparition des ordres mendiants, la
découverte des Mongols, la naissance d’un épiscopat
missionnaire en Extréme-Orient et en Asie centrale, le dé-
veloppement de missions au Moyen-Orient et au Caucase.
Et dans la série des Variorum Reprints, qui abrite le présent
ouvrage, sont sorties successivement quatre collections de
réimpressions : en 1976, Orient et Occident au Moyen Age :
contacts et relations, xi1¢-xve s. (formé de 31 articles); en
1977, Les relations entre I'Orient et I'Occident au Moyen
Age. Etudes et documents (23 articles); en 1983, Croisés,
missionnaires et voyageurs. Les perspectives orientales du
monde latin médiéval (21 articles); en 1992, Croisades et
Etats latins d’Orient (19 articles).

Dans ce nouveau volume sous recension, comme dans
les précédents, les articles sont donnés en réimpression,
avec leur pagination d’origine, complétés éventuellement
en leur derniére page d’une bréve note d’actualisation ; une
courte introduction expose les intentions de I'auteur et un
index onomastique collectif (mais non toponymique) permet
de repérer les personnages traités d’'un article a 'autre, tel
Saladin. Au total 26 articles, parus entre 1988 et 1999,
sont répartis sous quatre thémes majeurs.

Autour de « La croisade et la guerre », sont articulées
les contributions qui se rapportent a I'aspect le plus connu
de I'entreprise européenne médiévale au Moyen-Orient:
la conquéte ou plutdt la « reconquéte » militaire des lieux
saints. Pourtant cette ambition ne s’est dégagée que

graduellement et incomplétement de la recherche d’une
|

indulgence (ou remise canonique des peines encourues
par les péchés commis) attachée au pélerinage. En traitent
les trois premiers articles, n° I, «La croisade : I'évolution
des conceptions et des stratégies » (1988), qui détecte le
cheminement des motivations depuis I'appel a la premiére
croisade lancé par Urbain Il en 1095 jusqu’a la fin de
I'idéologie de la croisade au XIve siecle ; ne Il, « L‘indulgence
de croisade et le pélerinage en Terre sainte » (1996), qui
montre la Papauté confrontée au comportement des croisés
et la concurrence que I'indulgence de pélerinage joue vis-
a-vis de l'indulgence de croisade; n° lll, « 1187, point de
départ pour une nouvelle forme de la croisade » (1992), qui
analyse les conséquences stratégiques et psychologiques
qu’a entrainées la prise de Jérusalem par Saladin en 1187.
Larticle ne IV sur «Le financement des croisades » (1997)
insiste sur la diversité des systemes fiscaux, taxant toutes
les classes de la société, grace auxquels les croisades ont
pu fonctionner. L'aspect maritime du conflit opposant la
chrétienté aux royaumes musulmans et aux cités maritimes
de la Méditerranée est envisagé dans les contributions n° V
(«Les bases maritimes des Fatimides, leurs corsaires et
l'occupation franque en Syrie », 1998) et n° VI (« La Médi-
terranée des croisades », 1997): au temps de la premiére
croisade, a la fin du xI® siécle, les croisés préféraient la voie
terrestre, alors qu’ils ont favorisé la voie maritime, pour le
transport des troupes, des chevaux et des marchandises,
a partir de la deuxieéme croisade, au milieu du Xii® siécle ;
la liberté de passage rencontrée par les escadres franques
vient sans doute principalement de leur fort tonnage. Larti-
cle no VIl (« Létat de guerre avec 'Egypte et le royaume de
Chypre », 1995) s’attarde sur la constatation d’un état de
tréve, caractérisé par l'interruption des opérations militaires
envers les Mamelouks, et sur les désaccords stratégiques
entre les puissances européennes participant a la croisade.
Dernier volet de la croisade guerriére : la question des pri-
sonniers en pays musulman, oubliés et convertis a I'islam,
noyés dans une population servile, ou, pour les plus chan-
ceux, rachetés par une rangon ou échangés (n° VIII, « Les
prisonniers et leur rachat au cours des croisades », 1996 ;
et n° IX, « Les prisonniers de Nicosie », 1997).

La seconde partie, sous le titre « Les structures des
Etats latins », décrit comment les Francs ont occupé les
grandes citadelles du Proche-Orient et ont recréé alentour
leur systéme féodal, mais I'ont adapté aux réalités locales
pour laisser en place les chefs des communautés locales

— émirs, ra’is, mugaddam, etc. — en contrepartie d'une
promesse d’obéissance et du versement d’un impdt; cet
accommodement s’est trouvé appliqué de méme aux croi-
sés lorsque le souverain musulman reprenait le pouvoir, de
telle sorte que les rapports entre les Francs d’Orient et leurs
voisins musulmans ont été marqués par un vaste choix de
conventions et de concessions sur une base fiscale (n° X,
« Cum omni raisagio montanee. A propos de la cession du
Crac aux Hospitaliers », 1994 ; n° XI, « Vassaux, tributaires

ou alliés ? Les chefferies montagnardes et les Ismailiens
|

BCAI 21 - 2005 60
BCAI 21 (2005) Richard Jean : Francs et Orientaux dans le monde des croisades, recensé par Frangoise Aubin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

dans l'orbite des Etats des croisés », 1997). Quels transferts
culturels ont résulté des contacts quotidiens maintenus
durant deux siécles entre une population venue d’Occident
et le monde moyen-oriental ? Il y a eu certainement des
influences a double sens dans le domaine artistique ; quant
au dialogue inter-religieux avec les confessions chrétiennes
d’Orient, il n’a fait que s’ébaucher (ne X, « Affrontement ou
confrontation ? Les contacts entre deux mondes au pays de
Tripoli au temps des croisades », 1999). Mais le systeme
seigneurial est resté un modele occidental (n° XIIl, «La
seigneurie franque en Syrie et & Chypre: modéle oriental
ou modéle occidental ? », 1994). La culture juridique de la
classe nobiliaire a cependant évolué, en France notamment,
dés le XII® siécle, sous I'influence des cours de justice
(n° X1V, « La culture juridique de la noblesse aux I, XII® et
XIl® siécles », 1997). Le cas des enfants nés de mariages
mixtes, dont la mére appartenait a la classe servile, s’est
affronté, a Chypre et Rhodes, a la crainte de voir régresser
la population de serfs (n° XV, « Freedom and servitude in
Cyprus and Rhodes : an assize dating from 1396 », 1995).
Lexemple de Guy de Lusignan a Chypre montre comment
une société franque s’est reconstituée aux dépens des
grands propriétaires vénitiens et byzantins, qu’avait

confirmés le souverain précédent, I'Anglais Richard Ceeur-

de-Lion (n° XVI, « Les révoltes chypriotes de 1191-1192 et
les inféodations du Guy de Lusignan », 1997) et comment
culture grecque primitive, culture franque des nouveaux
arrivants et culture arabe des chrétiens melkites se sont
harmonisées (n° XXI, «Culture franque, cuture grecque,
culture arabe, dans le royaume de Chypre au Xl et au
début du x1ve siécle », 1991-92).

Dans la section consacrée aux « Questions ecclésias-

tiques dans I'Orient latin », il est rappelé qu’en Terre-Sainte

et a Chypre, les croisés mirent en place des diocéses repro-

duisant les diocéses antérieurs a la conquéte musulmane,
de sorte que des évéchés de rite latin se superposerent
aux évéchés orientaux déja existants et recurent le droit
de lever des dimes sur la totalité des gains réalisés par les
chrétiens de rite latin; a Constantinople au contraire, ce
furent tous les chrétiens, sans distinction de rite, qui furent
invités a se soumettre & l'obligation biblique des dimes

(n° XVII, « Le paiement des dimes dans les Etats des croi-

sés », 1992). Une autre levée fiscale fut celle des décimes
pris sur les bénéfices ecclésiastiques: le compte quon en
a pour Chypre durant quelques années aide, quelque peu,
a se représenter la situation de I'Eglise latine dans I'lle au
XII® siécle (n° XX, « La levée des décimes sur I’Eglise latine
de Chypre. Documents comptables de 1363-1371 », 1999).
D’autre part, des communautés monastiques cisterciennes
furent implantées a Chypre dans la seconde moitié du
XIi® siécle pour soutenir la population locale de rite latin,
et la tradition cistercienne s’est maintenue dans lile bien
aprés que les Francs ont quitté la Terre Sainte (n° XVIII,
«The Cistercians in Cyprus», 1992). A Chypre encore,

les conflits d’autorité entre épiscopats latin et grec furent
|

résolus par une bulle du pape Alexandre IV en 1260, a la
suite de négociations - non pas comme un acte d’abjecte
autorité ainsi qu’on I'a dit parfois - et elle eut pour résultat
de définir, d’'une maniére satisfaisante pour les intéresseés,
les pouvoirs pléniers des évéques grecs (n° XIX, « A propos
de la ‘Bulla Cypria’ de 1260 », 1996).

Dans la quatriéme partie, nous atteignons les
« Contacts avec les Mongols et les chrétiens d’Orient » e,
pour commencer, ceux que le souverain de I'Etat latin de
Constantinople (fondé en 1204), Baudouin II, et que son
rival, le souverain de I'Etat grec de Nicée, Jean Vatatzés,
ont noués avec les Mongols vers le milieu du XII® siécle
(n° XXII, « A propos de la mission de Baudouin de Hainaut :
I'empire latin de Constantinople et les Mongols », 1992). La
documentation concourt a établir que ce n’est pas le grand
Khan mongol qui aurait, depuis Qaragorum ou Pékin, mis
au point une politique d’alliance, et non plus de soumission
absolue, avec les Francs d’Orient et d’Occident contre les
Etats musulmans du Moyen-Orient, mais que ce sont les
Ilkhans (dynastie mongole d’Iran) qui y auraient été acquis
par I'action des chrétiens orientaux, en particulier des
nestoriens dans les rangs des Mongols mémes (n° XXIIl,
«D’Algigidai a Gazan : la continuité d’une politique franque
chez les Mongols d’lran», 1997; et développant d’une
maniere plus fouillée les faits énoncés dans les articles
ne XXII et XXIII, tout en y incluant la Horde d’Or: n° XXIV,
«Byzance et les Mongols », 1999). Particuliérement
intéressants sont les rapports entretenus par la papauté
installée en Avignon, de 1309 a 1376, avec les Arméniens
du petit royaume de Cilicie, menacé par les Mamelouks, et
ceux de la Grande-Arménie: bien qu’un concordat passé
en 1198/1199 ait reconnu au catholicos pleine autorité
sur les fideles de I'Eglise arménienne, la centralisation
pontificale, plus affirmée au xIvé siécle qu’au XII°, poussait le
pape a intervenir directement dans les affaires des Eglises
locales, de sorte que les évéques et les moines arméniens
ont afflué en Avignon, notamment aux alentours de 1338,
a l'occasion de la querelle sur la validité de leurs usages
ecclésiaux et sacerdotaux ; et ils ont contribué a I'enseigne-
ment des langues orientales a la Curie — arabe, syriaque,
arménien — recommandé par le concile de Vienne en 1311
(ne XXV, « Les Arméniens en Avignon au XIVé siécle », 1992).
En guise de conclusion, un article vient compléter un sujet
dont lauteur s’est fait une spécialité : les récits de péleri-
nages a Jérusalem. On y voit ici 'impression que produit
sur les pélerins occidentaux la découverte de leurs fréres
orientaux: la liste des Eglises chrétiennes orientales, parfois
empruntée a un modele littéraire précédent, leurs rites, plus
rarement leurs meeurs, I'admiration devant leur dévotion et
surtout une tentative d’explication des divergences et le vceu
d’une unité finale (n° XXVI, « “Maniéres de Crestiens”: les
Chrétiens orientaux dans les relations de pélerinages aux
Lieux-Saints, XII®-xv® siécles », 1993).

Lauteur a ainsi ajouté quelques pierres a I'édifice

impressionnant qu’il a élevé, durant plus d’un demi-siécle,
|

BCAI 21 - 2005 61
BCAI 21 (2005) Richard Jean : Francs et Orientaux dans le monde des croisades, recensé par Frangoise Aubin

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lll. HisTOIRE

a I'histoire des croisades, des Etats latins du Moyen-Orient,
des rapports avec les Eglises orientales au Moyen Age.
Sans doute un autre volume de réimpression viendra-til
compléter celui-ci, car 'auteur annonce, en note a son
introduction, la parution, entre 1998 et 2001, d’une dizaine
de nouveaux articles. Permettra-t-on au lecteur de souhaiter
que ces brillants travaux d’érudition soient a I'avenir mieux
mis a sa portée par le moyen de quelques ajouts simples,
tels qu’une table des croisades, les dates des principaux
personnages cités dans I'index final du recueil, et en intro-
duction un cadrage historique plus élaboré des faits cités ?
Car pour tirer tout son suc d’une lecture soigneuse des
travaux de I'auteur, il faut au préalable maitriser son Histoire
des croisades (Paris : Fayard, 1996), étre bien informé des
particularités des Etats latins du Moyen-Orient, de I'histoire
des royaumes musulmans du monde méditerranéen des
XI® au Xve siécles, et, en prime, de I'histoire de I'empire
gengiskhanide — un programme trop vaste pour un lecteur
ordinaire, méme s'il est spécialiste de 'une ou I'autre de ces
questions. Cependant, a 'aune de ses ignorances, il peut
mesurer 'immensité de la science de Jean Richard.

Francoise Aubin
CNRS

BCAI 21 - 2005 62
BCAI 21 (2005) Richard Jean : Francs et Orientaux dans le monde des croisades, recensé par Frangoise Aubin
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



