| I1l. HisTOIRE |

PROUTEAU Nicolas, SENAC Philippe

(textes réunis par),

Chrétiens et musulmans en Méditerranée
médiévale (vine-xine siécle).

Echanges et contacts

Poitiers, Centre d’études supérieures de civilisa-
tion médiévale, 2003 (Civilisation médiévale, XV).
202 p.

Les articles réunis dans ce volume sont le produit
d’une table-ronde tenue a Beyrouth, elle-méme aboutisse-
ment de plusieurs rencontres et d’échanges entre jeunes
doctorants de France et du Liban. Organisés par I'Université
Saint-Joseph et le Centre d’études supérieures de civilisation
de Poitiers, ces travaux ont porté sur des sujets trés divers,
tournant autour de la vieille question des relations entre
chrétiens et musulmans en Méditerranée médiévale. Ce
projet avait le grand mérite de mettre en avant les travaux
de chercheurs débutants, a coté de ceux de leurs maitres. Le
résultat, forcément un peu inégal, offre quelques nouvelles
perspectives de recherche. Il permet de souligner une fois
encore la grande diversité de ces relations, qui touchent &
I'histoire politique, économique, religieuse, sociale, cultu-
relle, et aussi a I'histoire des techniques, de la guerre, de
la diplomatie, etc. Il montre aussi la grande diversité des
sources mises a la disposition de I'historien: textes litté-
raires, archives (peu abordées ici), mais aussi archéologie.
Enfin ces contributions, qui réunissent pour 'essentiel des
chercheurs frangais et libanais, rappellent la nécessité de
varier les points de vue et de les confronter.

S’iln’y a pas lieu de chercher dans ces actes une quel-
conque cohérence programmatique, certaines thématiques
ressortent plus que d’autres.

Laffrontement entre chrétiens et musulmans tout
d’abord est présent dans plusieurs articles portant sur
les infrastructures de défense ou sur les relations entre
communautés. Christophe Picard et Antoine Borrut, dans
un article trés neuf sur l'institution du Ribat (« Rabata, Ribat,
Rabita: une institution a reconsidérer »), reviennent sur
I'importance du réseau défensif aux frontiéres de I'lslam, le
replagant dans le contexte de guerre, a la fois défensive et
offensive, en Méditerranée certes, mais aussi sur les confins
orientaux. De méme, Nicolas Prouteau (« Batir et assiéger
au temps des Croisades. Regards sur I'utilisation du savoir-
faire technique de l'autre ») et Pierre Abi Aoun («Voies
caravaniéres et grottes fortifiées du mont Liban a I'époque
médiévale (ve-xve siécle) ») analysent les structures défen-
sives dans les Etats latins. David Bramoullé (« Espaces et
structures de 'échange sur les littoraux orientaux du monde
fatimide ») montre le poids des impératifs de défense dans
I'organisation administrative des frontiéres maritimes, plus
particuliérement en Syrie, exposée aux menaces chrétien-
nes. Enfin les croisades apparaissent comme un élément

essentiel et perturbant pour les communautés chrétiennes
|

orientales, qui se trouvent dans une position inconfortable
entre les pouvoirs musulmans et les puissances franques,
comme le souligne en particulier Ahmad Hoteit (« Linfluence
des croisades sur les communautés religieuses libanaises »),
qui montre que le statut et la situation de ces communautés
en terre d’Islam ont eu a patir de ce conflit.

Pour autant, si la guerre (et singuliérement la croisade)
est souvent la toile de fond de ces relations, elle reste rela-
tivement marginale dans les communications, qui évitent
de l'aborder de front — on retrouve ici la tendance de ce
type de rencontres a contourner cet épineux probléme du
conflit et a privilégier les manifestations de coexistence,
voire d’amitié. Cela est particuliérement net dans l'article
de Antonio Malpica Cuello («Musulmans et chrétiens
dans la péninsule médiévale. Le fruit d’une longue et iné-
gale cohabitation »), qui défend cette idée d’'une maniére
quelque peu schématique et conventionnelle. Larriére-plan
contemporain de cette thése est clairement affiché dans
la réflexion de Samir Khalil Samir («La transmission du
savoir de Byzance a Bagdad »). Faisant le point sur I'apport
des communautés melkites au mouvement de traductions
en arabe a I'époque abbasside, et sur le rble des textes
philosophiques transmis dans I'élaboration d’une «lecture
critique de I'lslam » a la méme époque, il conclut que « ces
chrétiens ont, aujourd’hui plus que jamais, un réle important
a jouer. Comme autrefois, il s’agit de faire régner la raison
au-dessus de toute autre considération, notamment reli-
gieuse. » Lapproche est moins idéalisée chez N. Prouteau,
qui s'attache a suivre les voies de la transmission du savoir
technique militaire, en soulignant d’emblée que « I'étude des
échanges culturels et artistiques entre Orient et Occident
est un exercice périlleux ». Partant de textes latins et arabes,
et aussi de I'archéologie et de sources iconographiques, il
montre que cette transmission a été réelle et importante,
mais s’interroge sur le statut de ces techniciens arabes
au service des souverains francs (notamment de Richard
Ceeur de Lion), soulignant que si certains furent stipendiés
et volontaires, d’autres se virent forcés de collaborer en
tant que captifs.

Sans faire I'objet de contribution spécifique, le
commerce apparait également comme une des modalités
importantes des relations en Méditerranée, méme dans un
contexte de conflit. Philippe Sénac (« Les Carolingiens et le
califat abbasside (ViI*x® s.) ») souligne qu’il a été, a coté
des impératifs proprement politiques, un des moteurs du
rapprochement entre les deux empires, et que les routes,
comme les acteurs des ambassades, sont intimement
liées au commerce maritime. Les réseaux commerciaux se
modifient au gré des conflits qui déchirent la Méditerranée,
favorisant certains pdles, parfois de maniére provisoire,
comme I'Arménie au Xili® siécle (Shoghig Peltekian-Dar-
bynian, « Les rapports socio-culturels entre Arméniens de
Cilicie et musulmans arabophones sous hégémonie mame-
louk »), parfois de maniére plus durable, comme dans le cas

de I'Egypte. D. Bramoullé montre en particulier les efforts du
|

BCAI 21 - 2005 58
BCAI 21 (2005) Prouteau Nicolas, Sénac Philippe (textes réunis par) : Chrétiens et musulmans en Méditerranée médiévale (Vllle-Xllle siécle). Echanges et contacts,
recensé par Dominique Valérian
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

pouvoir fatimide pour encadrer, malgré des moyens adminis-
tratifs limités, le commerce et le préléevement des taxes en
Egypte, en recourant notamment au systéme de ligta‘ ou
de I'affermage. Enfin Ch. Picard et A. Borrut, comme P. Abi
Aoun, soulignent 'utilisation des structures défensives pour
la protection et 'hébergement des marchands, en raison
du lien entre les voies stratégiques et les grands axes du
commerce.

Les relations entre communautés sont au cceur de
plusieurs articles, dont plusieurs soulignent la nécessité
de prendre en compte les sources chrétiennes orientales
pour elles-mémes et non comme simple complément des
textes occidentaux (Ray Jabre-Mouawad, «La perception
des croisades dans les chroniques syriaques (XIIE-XIll® sié-
cle »). La encore, I'accent est mis sur les bonnes relations
entretenues entre fidéles des différentes religions, et plus
particuliérement entre chrétiens et musulmans. C’est aussi
le cas dans le texte de Abdel-Rahman Nehmé (« Salah al-
Din et la noblesse féminine des Etats latins d’Orient : des
relations de paix »), qui s'appuie sur quelques exemples pour
montrer que les rapports n’étaient pas toujours conflictuels.
C’est également la thése de Sh. Peltekian-Darbynian, qui
insiste sur l'intensité des contacts entre Arméniens et
musulmans arabophones sous hégémonie mamelouke, et
plus particuliérement sur les transferts culturels a travers
les traductions et les influences littéraires. Les Arméniens,
est-il rappelé, servent d’'intermédiaires, notamment en
matiére de commerce, entre Latins et musulmans. Cette
idée se retrouve encore dans le travail d’Anne Traodec
(«Les relations entre les chrétiens et les musulmans dans
les campagnes du comté de Tripoli au Xii® siécle »), qui
montre que, dans les domaines possédés par les Hospita-
liers les drogmans et surtout les ra’is appartenaient le plus
souvent aux communautés locales, qu’ils soient chrétiens
ou musulmans, et jouaient un role essentiel d’intermédiai-
res. On retrouve enfin ce rdle des chrétiens orientaux (et
aussi des juifs) dans les ambassades échangées entre les
Carolingiens et les Abbassides (Ph. Sénac). Ce statut est
aussi leur faiblesse, et pose le probléme de leurs relations
avec les Francs. R. Jabre-Mouawad reléve que, dans les
chroniques syriaques, les Francs sont montrés, dans un
premier temps, comme des libérateurs et des alliés (contre
les Turcs, mais aussi contre Byzance), et que les relations
se dégradent a partir du milieu du xi® siécle. Ce sont en fait
surtout les premiers revers latins qui ont des répercussions
négatives sur ces communautés chrétiennes, lorsqu’elles
repassent sous domination musulmane, ce qui se traduit
parfois par des massacres (R. Jabre-Mouawad) ou par des
migrations plus ou moins volontaires, notamment vers
Chypre (A. Hoteit).

Mais les apports les plus intéressants de cette table
ronde concernent les aspects religieux des relations entre
chrétiens et musulmans. A. Borrut et Ch. Picard soulignent
tout d’abord la grande complexité de la notion de ribat, qui

ne se résume pas a un modele architectural fortifié (celui
|

I1l. HisTOIRE |

des ribats de Monastir et de Sousse), mais recouvre des
réalités trés diverses dans le temps et I'espace. Les nom-
breux exemples, pris en Occident et en Orient, montrent
que ce terme s’applique a tout lieu, principalement sur la
frontiére, ou se retrouvent des hommes qui pratiquent le
djihad (militaire certes, mais aussi celui des ames), sans
qu’il y ait nécessairement une structure architecturale
correspondante. Dés lors il s’agit de lieux (un édifice, pas
forcément fortifié du reste, mais aussi des villes ou des
régions) sacralisés, parfois de maniére temporaire, par la
présence d’hommes « pratiquant le ribat », ce qui débouche
sur les évolutions, visibles notamment au Maghreb, vers
des lieux de rassemblement des soufis. Ce questionnement
sur la sacralité des lieux se retrouve dans l'article de Pierre
Guichard (« Jérusalem entre musulmans et chrétiens, du x®
au X siécle »), qui montre I'évolution de la place de Jéru-
salem dans la dévotion chrétienne, soulignant que celle-Ci
s’accroit au cours du xI® siécle, mais a tendance a diminuer
a partir du Xie siecle, quand elle prend, a l'inverse, une
place grandissante dans la piété musulmane, en réaction
a la prise de la ville par les croisés. Cette revendication
commune de lieux de culte et de pélerinage, qui montre
une grande continuité topographique du sacré, au-dela
des changements de domination, est soulignée dans le cas
des ribats, et aussi dans le travail d’Aude Bailles (« Réoc-
cupation de lieux de culte et rituels de purification »), qui
s'intéresse a la fois aux transformations architecturales
des églises et mosquées, et aux rituels de purification lors
du passage d’un culte & un autre. Cette continuité et cette
communauté de croyance sont enfin mises en évidence
dans la relation de voyage de Burchard de Strashourg, ana-
lysée par John Tolan (« Veneratio Sarracenorum : dévotion
commune entre musulmans et chrétiens selon Burchard de
Strasbourg, ambassadeur de Frédéric Barberousse auprés
de Saladin (v. 1175) »). Mettant en évidence la dimension
multiconfessionnelle du culte de Marie, ce voyageur fait une
description plutdt positive de I'islam, que J. Tolan explique
par le caractére diplomatique de son voyage, et que I'on
peut aussi rapprocher des descriptions faites au XIII° siécle
dans le cadre des missions franciscaines ou dominicaines.
Dans cette perspective, le regard bienveillant du voyageur
est moins une reconnaissance de I'islam (dont il dénonce
du reste la fausseté) que I'affirmation de la possibilité de
sauver les musulmans par la conversion.

Dominique Valérian
Université Paris 1 - Panthéon-Sorbonne

BCAI 21 - 2005 59
BCAI 21 (2005) Prouteau Nicolas, Sénac Philippe (textes réunis par) : Chrétiens et musulmans en Méditerranée médiévale (Vllle-Xllle siécle). Echanges et contacts,
recensé par Dominique Valérian
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



