
 BCAI 21 – 2005 58

III. HISTOIRE

Prouteau Nicolas, SÉnac Philippe (textes réunis par), Chrétiens et musulmans en Méditerranée médiévale (viiie-xiiie siècle). Échanges et contacts [Dominique Valérian]

PROUTEAU Nicolas, SÉNAC Philippe  
(textes réunis par),  
Chrétiens et musulmans en Méditerranée  
médiévale (VIII e-XIII e siècle).  
Échanges et contacts

Poitiers, Centre d’études supérieures de civilisa-
tion médiévale, 2003 (Civilisation médiévale, XV). 
202 p.

Les articles réunis dans ce volume sont le produit 
d’une table-ronde tenue à Beyrouth, elle-même aboutisse-
ment de plusieurs rencontres et d’échanges entre jeunes 
doctorants de France et du Liban. Organisés par l’Université 
Saint-Joseph et le Centre d’études supérieures de civilisation 
de Poitiers, ces travaux ont porté sur des sujets très divers, 
tournant autour de la vieille question des relations entre 
chrétiens et musulmans en Méditerranée médiévale. Ce 
projet avait le grand mérite de mettre en avant les travaux 
de chercheurs débutants, à côté de ceux de leurs maîtres. Le 
résultat, forcément un peu inégal, offre quelques nouvelles 
perspectives de recherche. Il permet de souligner une fois 
encore la grande diversité de ces relations, qui touchent à 
l’histoire politique, économique, religieuse, sociale, cultu-
relle, et aussi à l’histoire des techniques, de la guerre, de 
la diplomatie, etc. Il montre aussi la grande diversité des 
sources mises à la disposition de l’historien: textes litté-
raires, archives (peu abordées ici), mais aussi archéologie. 
Enfin ces contributions, qui réunissent pour l’essentiel des 
chercheurs français et libanais, rappellent la nécessité de 
varier les points de vue et de les confronter.

S’il n’y a pas lieu de chercher dans ces actes une quel-
conque cohérence programmatique, certaines thématiques 
ressortent plus que d’autres. 

L’affrontement entre chrétiens et musulmans tout 
d’abord est présent dans plusieurs articles portant sur 
les infrastructures de défense ou sur les relations entre 
communautés. Christophe Picard et Antoine Borrut, dans 
un article très neuf sur l’institution du Ribæ† («Râbata, Ribât, 
Râbita: une institution à reconsidérer»), reviennent sur 
l’importance du réseau défensif aux frontières de l’Islam, le 
replaçant dans le contexte de guerre, à la fois défensive et 
offensive, en Méditerranée certes, mais aussi sur les confins 
orientaux. De même, Nicolas Prouteau («Bâtir et assiéger 
au temps des Croisades. Regards sur l’utilisation du savoir-
faire technique de l’autre») et Pierre Abi Aoun («Voies 
caravanières et grottes fortifiées du mont Liban à l’époque 
médiévale (Ve-XVe siècle)») analysent les structures défen-
sives dans les États latins. David Bramoullé («Espaces et 
structures de l’échange sur les littoraux orientaux du monde 
fatimide») montre le poids des impératifs de défense dans 
l’organisation administrative des frontières maritimes, plus 
particulièrement en Syrie, exposée aux menaces chrétien-
nes. Enfin les croisades apparaissent comme un élément 
essentiel et perturbant pour les communautés chrétiennes 

orientales, qui se trouvent dans une position inconfortable 
entre les pouvoirs musulmans et les puissances franques, 
comme le souligne en particulier Ahmad Hoteit («L’influence 
des croisades sur les communautés religieuses libanaises»), 
qui montre que le statut et la situation de ces communautés 
en terre d’Islam ont eu à pâtir de ce conflit.

Pour autant, si la guerre (et singulièrement la croisade) 
est souvent la toile de fond de ces relations, elle reste rela-
tivement marginale dans les communications, qui évitent 
de l’aborder de front – on retrouve ici la tendance de ce 
type de rencontres à contourner cet épineux problème du 
conflit et à privilégier les manifestations de coexistence, 
voire d’amitié. Cela est particulièrement net dans l’article 
de Antonio Malpica Cuello («Musulmans et chrétiens 
dans la péninsule médiévale. Le fruit d’une longue et iné-
gale cohabitation»), qui défend cette idée d’une manière 
quelque peu schématique et conventionnelle. L’arrière-plan 
contemporain de cette thèse est clairement affiché dans 
la réflexion de Samir Khalil Samir («La transmission du 
savoir de Byzance à Bagdad»). Faisant le point sur l’apport 
des communautés melkites au mouvement de traductions 
en arabe à l’époque abbasside, et sur le rôle des textes 
philosophiques transmis dans l’élaboration d’une «lecture 
critique de l’Islam» à la même époque, il conclut que «ces 
chrétiens ont, aujourd’hui plus que jamais, un rôle important 
à jouer. Comme autrefois, il s’agit de faire régner la raison 
au-dessus de toute autre considération, notamment reli-
gieuse.» L’approche est moins idéalisée chez N. Prouteau, 
qui s’attache à suivre les voies de la transmission du savoir 
technique militaire, en soulignant d’emblée que «l’étude des 
échanges culturels et artistiques entre Orient et Occident 
est un exercice périlleux». Partant de textes latins et arabes, 
et aussi de l’archéologie et de sources iconographiques, il 
montre que cette transmission a été réelle et importante, 
mais s’interroge sur le statut de ces techniciens arabes 
au service des souverains francs (notamment de Richard 
Cœur de Lion), soulignant que si certains furent stipendiés 
et volontaires, d’autres se virent forcés de collaborer en 
tant que captifs.

Sans faire l’objet de contribution spécifique, le 
commerce apparaît également comme une des modalités 
importantes des relations en Méditerranée, même dans un 
contexte de conflit. Philippe Sénac («Les Carolingiens et le 
califat abbasside (VIIIe-IXe s.)») souligne qu’il a été, à côté 
des impératifs proprement politiques, un des moteurs du 
rapprochement entre les deux empires, et que les routes, 
comme les acteurs des ambassades, sont intimement 
liées au commerce maritime. Les réseaux commerciaux se 
modifient au gré des conflits qui déchirent la Méditerranée, 
favorisant certains pôles, parfois de manière provisoire, 
comme l’Arménie au XIIIe siècle (Shoghig Peltekian-Dar-
bynian, «Les rapports socio-culturels entre Arméniens de 
Cilicie et musulmans arabophones sous hégémonie mame-
louk»), parfois de manière plus durable, comme dans le cas 
de l’Égypte. D. Bramoullé montre en particulier les efforts du 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Prouteau Nicolas, Sénac Philippe (textes réunis par) : Chrétiens et musulmans en Méditerranée médiévale (VIIIe-XIIIe siècle). Échanges et contacts,
recensé par Dominique Valérian
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 59

III. HISTOIRE

pouvoir fatimide pour encadrer, malgré des moyens adminis-
tratifs limités, le commerce et le prélèvement des taxes en 
Égypte, en recourant notamment au système de l’iqtæ© ou 
de l’affermage. Enfin Ch. Picard et A. Borrut, comme P. Abi 
Aoun, soulignent l’utilisation des structures défensives pour 
la protection et l’hébergement des marchands, en raison 
du lien entre les voies stratégiques et les grands axes du 
commerce.

Les relations entre communautés sont au cœur de 
plusieurs articles, dont plusieurs soulignent la nécessité 
de prendre en compte les sources chrétiennes orientales 
pour elles-mêmes et non comme simple complément des 
textes occidentaux (Ray Jabre-Mouawad, «La perception 
des croisades dans les chroniques syriaques (XIIe-XIIIe siè-
cle»). Là encore, l’accent est mis sur les bonnes relations 
entretenues entre fidèles des différentes religions, et plus 
particulièrement entre chrétiens et musulmans. C’est aussi 
le cas dans le texte de Abdel-Rahman Nehmé («Salâh al-
Dîn et la noblesse féminine des États latins d’Orient: des 
relations de paix»), qui s’appuie sur quelques exemples pour 
montrer que les rapports n’étaient pas toujours conflictuels. 
C’est également la thèse de Sh. Peltekian-Darbynian, qui 
insiste sur l’intensité des contacts entre Arméniens et 
musulmans arabophones sous hégémonie mamelouke, et 
plus particulièrement sur les transferts culturels à travers 
les traductions et les influences littéraires. Les Arméniens, 
est-il rappelé, servent d’intermédiaires, notamment en 
matière de commerce, entre Latins et musulmans. Cette 
idée se retrouve encore dans le travail d’Anne Traodec 
(«Les relations entre les chrétiens et les musulmans dans 
les campagnes du comté de Tripoli au XIIe siècle»), qui 
montre que, dans les domaines possédés par les Hospita-
liers les drogmans et surtout les ræ’is appartenaient le plus 
souvent aux communautés locales, qu’ils soient chrétiens 
ou musulmans, et jouaient un rôle essentiel d’intermédiai-
res. On retrouve enfin ce rôle des chrétiens orientaux (et 
aussi des juifs) dans les ambassades échangées entre les 
Carolingiens et les Abbassides (Ph. Sénac). Ce statut est 
aussi leur faiblesse, et pose le problème de leurs relations 
avec les Francs. R. Jabre-Mouawad relève que, dans les 
chroniques syriaques, les Francs sont montrés, dans un 
premier temps, comme des libérateurs et des alliés (contre 
les Turcs, mais aussi contre Byzance), et que les relations 
se dégradent à partir du milieu du XIIe siècle. Ce sont en fait 
surtout les premiers revers latins qui ont des répercussions 
négatives sur ces communautés chrétiennes, lorsqu’elles 
repassent sous domination musulmane, ce qui se traduit 
parfois par des massacres (R. Jabre-Mouawad) ou par des 
migrations plus ou moins volontaires, notamment vers 
Chypre (A. Hoteit).

Mais les apports les plus intéressants de cette table 
ronde concernent les aspects religieux des relations entre 
chrétiens et musulmans. A. Borrut et Ch. Picard soulignent 
tout d’abord la grande complexité de la notion de ribæ†, qui 
ne se résume pas à un modèle architectural fortifié (celui 

des ribæ†s de Monastir et de Sousse), mais recouvre des 
réalités très diverses dans le temps et l’espace. Les nom-
breux exemples, pris en Occident et en Orient, montrent 
que ce terme s’applique à tout lieu, principalement sur la 
frontière, où se retrouvent des hommes qui pratiquent le 
djihad (militaire certes, mais aussi celui des âmes), sans 
qu’il y ait nécessairement une structure architecturale 
correspondante. Dès lors il s’agit de lieux (un édifice, pas 
forcément fortifié du reste, mais aussi des villes ou des 
régions) sacralisés, parfois de manière temporaire, par la 
présence d’hommes «pratiquant le ribât», ce qui débouche 
sur les évolutions, visibles notamment au Maghreb, vers 
des lieux de rassemblement des soufis. Ce questionnement 
sur la sacralité des lieux se retrouve dans l’article de Pierre 
Guichard («Jérusalem entre musulmans et chrétiens, du Xe 
au XIIIe siècle»), qui montre l’évolution de la place de Jéru-
salem dans la dévotion chrétienne, soulignant que celle-ci 
s’accroît au cours du XIe siècle, mais a tendance à diminuer 
à partir du XIIe siècle, quand elle prend, à l’inverse, une 
place grandissante dans la piété musulmane, en réaction 
à la prise de la ville par les croisés. Cette revendication 
commune de lieux de culte et de pèlerinage, qui montre 
une grande continuité topographique du sacré, au-delà 
des changements de domination, est soulignée dans le cas 
des ribæ†s, et aussi dans le travail d’Aude Bailles («Réoc-
cupation de lieux de culte et rituels de purification»), qui 
s’intéresse à la fois aux transformations architecturales 
des églises et mosquées, et aux rituels de purification lors 
du passage d’un culte à un autre. Cette continuité et cette 
communauté de croyance sont enfin mises en évidence 
dans la relation de voyage de Burchard de Strasbourg, ana-
lysée par John Tolan («Veneratio Sarracenorum: dévotion 
commune entre musulmans et chrétiens selon Burchard de 
Strasbourg, ambassadeur de Frédéric Barberousse auprès 
de Saladin (v. 1175)»). Mettant en évidence la dimension 
multiconfessionnelle du culte de Marie, ce voyageur fait une 
description plutôt positive de l’islam, que J. Tolan explique 
par le caractère diplomatique de son voyage, et que l’on 
peut aussi rapprocher des descriptions faites au XIIIe siècle 
dans le cadre des missions franciscaines ou dominicaines. 
Dans cette perspective, le regard bienveillant du voyageur 
est moins une reconnaissance de l’islam (dont il dénonce 
du reste la fausseté) que l’affirmation de la possibilité de 
sauver les musulmans par la conversion.

Dominique Valérian  
Université Paris 1 - Panthéon-Sorbonne

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Prouteau Nicolas, Sénac Philippe (textes réunis par) : Chrétiens et musulmans en Méditerranée médiévale (VIIIe-XIIIe siècle). Échanges et contacts,
recensé par Dominique Valérian
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



