
 BCAI 21 – 2005 49

III. HISTOIRE

Heyberger, Bernard (dir.), Chrétiens du monde arabe, un archipel en terre d’Islam [Gérard Troupeau]

HEYBERGER Bernard (dir.), 
Chrétiens du monde arabe,  
un archipel en terre d’Islam

Paris, Éditions Autrement nº 94, 2003 (Collection 
Mémoires). 271 p. + 3 cartes.

La photographie de la couverture, qui représente un 
jeune papa copte tenant dans ses bras son bébé et posant 
devant une peinture de saint Georges surmontée des photos 
du patriarche et d’évêques coptes, annonce que ce livre 
traitera aussi bien du passé que du présent des «Chrétiens 
du monde arabe». Plutôt que d’écrire une énième  histoire 
continue des chrétiens d’Orient, B.H. a préféré grouper 
des études sur certains aspects de la vie des chrétiens 
en pays musulmans à différentes époques de leur histoire 
mouvementée et, pour traiter de ces aspects, il a su faire 
appel  aux meilleurs spécialistes en la matière. Précédé 
d’une très éclairante introduction de B.H. et d’un tableau 
des différentes Églises chrétiennes du Proche-Orient, avec 
le nombre des chrétiens par pays et par Églises, l’ouvrage 
est divisé en trois parties qui comprennent 11 contributions, 
dont nous allons tenter de résumer le riche contenu.

La première partie, intitulée: «Entre intégration et 
affirmation identitaire», est constituée de quatre contri-
butions:

1. Cyrille Jalabert estime qu’aux XIIe et XIIIe siècles 
la situation des chrétiens de Damas, base arrière de la 
reconquête musulmane sur les États latins, n’était ni idyllique 
ni désespérée. Toutefois, il reconnaît qu’ils étaient confron-
tés à une islamisation croissante de la ville et de la société 
par le développement des pèlerinages à des tombeaux 
de saints  exclusivement islamiques, la multiplication des 
mosquées dans les quartiers et la diffusion du sunnisme 
dans la population. Il montre que les chrétiens pouvaient 
cependant mener une brillante carrière s’ils avaient des 
talents reconnus de médecin ou d’administrateur, comme ce 
fut le cas du melkite Abº l-NaÏm (m. 1202), qui fut médecin 
de ∑ælaÌ al-Dîn, et  de l’historien al-Makîn (m. 1273), qui 
fut secrétaire d’al-Mælik al-NæÒir. Mais il constate qu’à tout 
moment, les mesures discriminatoires édictées contre les 
chrétiens par le fameux «pacte de ‘Umar», pouvaient être 
remises en vigueur, comme ce fut le cas en 1170, lorsque 
Nºr al-Dîn renvoya les secrétaires chrétiens de l’administra-
tion. C.J. termine en rappelant la procession organisée par 
les chrétiens en faveur des Mongols lors de leur première 
occupation de Damas en 1260, ainsi que la violente réaction 
des sunnites qui suivit la victoire de Baybars à ‘Ayn Íælºt 
et qui fut  marquée par l’incendie de l’église des Jacobites, 
d’où était partie cette procession.

2. C’est un tableau de la chrétienté d’Alep du XVIIe 
au XIXe siècle que brosse Bernard Heyberger. À la fin du 
XVIIe siècle, les chrétiens, qui formaient  20% de la popula-
tion de la ville, étaient groupés dans le faubourg de Jdaydé;  
vers 1900, ce quartier était encore chrétien à 95%, mais 

de nombreux chrétiens habitaient d’autres faubourgs de la 
ville. Les chrétiens alépins étaient assez bien intégrés dans 
le système politique ottoman et dans le système judiciaire 
musulman; ils étaient représentés dans toutes les profes-
sions, mais c’est dans l’industrie textile qu’ils étaient les plus 
nombreux. La communauté la plus importante était celle 
des Grecs melkites, puis venaient celles des Arméniens, 
des Syriens jacobites et des Maronites. Les chefs de ces 
communautés  étaient responsables du bon acquittement de 
la capitation et appliquaient le droit canonique en matière de 
mariage et d’héritage. Au XVIIIe siècle, les chrétiens d’Alep se 
tournèrent de plus en plus vers l’Occident et les échanges 
avec Marseille et Livourne s’intensifièrent, tandis que des 
marchands européens s’installaient à Alep. Par ailleurs, de 
nombreux missionnaires «francs» s’étaient établis dans 
la ville: franciscains, capucins, jésuites et carmes, qui en-
courageaient tous l’apprentissage de la lecture chez leurs 
fidèles. De jeunes Alépins furent envoyés étudier à Rome, 
tandis que d’autres allèrent fonder au Liban de nouveaux 
ordres religieux. En réaction contre une occidentalisation 
envahissante de la société, des émeutes anti-chrétiennes 
se produisirent en 1850; néanmoins la chrétienté d’Alep 
demeura nombreuse et prospère jusqu’en 1958, date à 
laquelle débuta le processus de l’émigration qui continue 
inexorablement d’alimenter l’importante diaspora des 
chrétiens alépins dans le monde entier.

3. Géraldine Chatelard procède à une enquête d’eth-
nographie historique sur les tribus chrétiennes de Karak, 
aux marges de l’Empire (fin XIXe-début XXe siècle). Karak 
est une petite cité située au nord de la Jordanie, peuplée 
de musulmans et de chrétiens grecs orthodoxes, que nous 
commençons à connaître par les récits des missionnaires 
qui la visitèrent à partir de 1876, puis par les fonctionnaires 
ottomans qui s’y réimplantèrent à partir de 1893. Bien que 
faisant théoriquement partie du Bilæd al-Ωæm, la Transjorda-
nie demeurait en dehors de l’autorité ottomane: divisée en 
territoires contrôlés par des groupes tribaux, elle ne connais-
sait pas d’unité politique. Quant au pays de Karak, son total 
isolement explique pourquoi y perdurait un système social 
original qui, contrairement à la norme islamique, n’établissait 
pas une stricte hiérarchie entre chrétiens et musulmans. 
Dans cet ordre politique, où la religion ne constituait pas 
un facteur significatif, les chrétiens qui se prévalaient d’une 
appartenance lignagère locale et honorable, pouvaient jouer 
un rôle prépondérant dans l’organisation politique de la 
fédération. Certes, chrétiens et musulmans se distinguaient 
par leurs pratiques religieuses, mais c’est le syncrétisme qui 
dominait en elles, de même que dans certaines pratiques 
sociales, comme le mariage que régissait le droit coutumier 
et non le droit  canon chrétien ou la ‡arî©a musulmane. En  
conclusion, G.C. estime qu’à  Karak, les chrétiens partici-
paient à l’ordre tribal dans tous ses domaines et que, jusqu’à 
la fin du XIXe siècle, le christianisme a constitué dans ce pays 
un simple marqueur d’appartenance sociale.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Heyberger Bernard (dir.) : Chrétiens du monde arabe, un archipel en terre d’Islam, recensé par Gérard Troupeau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 50

III. HISTOIRE

4. Anne-Laure Dupont montre la manière dont l’écri-
vain chrétien ÍurÏî Zaydæn (1861-1914) a témoigné de 
la possibilité d’être un Arabe moderne au temps de la 
«Renaissance» (al-Nahda). De confession grecque or-
thodoxe et issu d’une famille pauvre, le jeune autodidacte 
réussit l’examen d’entrée au département de médecine du 
Syrian Protestant College. Mais en 1883, à la suite d’une 
grève d’étudiants, il fut contraint d’aller poursuivre ses 
études au Caire. Il abandonna rapidement la médecine et, 
après un voyage en Angleterre, il décida de se consacrer à 
l’histoire des Arabes. Fixé définitivement au Caire, il entreprit 
une carrière d’écrivain et de journaliste, fondant sa propre 
maison d’édition qui publia, à partir de 1892, le périodique 
«Le Croissant» (al-Hilæl) et ses trois fameux ouvrages sur 
la civilisation musulmane, les Arabes avant l’Islam et la 
littérature arabe, qui connurent un immense succès. Ayant 
adopté les modes de vie et de pensée européens, tout en 
demeurant profondément attaché à sa langue et à sa patrie 
arabes, ÍurÏî Zaydæn estimait qu’il fallait que les chrétiens 
sortent de la logique minoritaire, en faisant leur la culture 
arabe qu’ils partageaient avec les musulmans. Le but de 
tous ses écrits fut de former des individus arabes modernes, 
ayant adopté la civilisation occidentale, mais restant fiers de 
leur propre culture arabe. Quant à la politique, il fut tiraillé 
entre son attachement à l’Empire ottoman et son penchant 
pour le nationalisme arabe naissant qu’il contribua à déve-
lopper par ses ouvrages historiques.

La deuxième partie, intitulée: «Conflits et mises à 
l’épreuve», est formée de quatre contributions:

5. Jean-Michel Mouton réexamine le processus de 
l’islamisation de l’Égypte, que les orientalistes du siècle 
dernier estimaient avoir été rapide et massive dès la fin du 
IXe siècle. Compte tenu des découvertes archéologiques 
et papyrologiques récentes et du poids de la population 
rurale demeurée chrétienne, il est conduit à estimer que 
le moment du basculement de l’Égypte vers l’islam doit 
être repoussé à la seconde moitié du XIe siècle, voire à la 
première moitié du XIVe siècle. Pour ma part, je pense qu’il 
a probablement raison, car je constate que le XIIIe siècle 
est l’âge d’or de la littérature chrétienne arabo-copte et 
que, parmi les lieux de culte mentionnés dans le Kitæb al-
⁄i†a† d’al-Maqrîzî (1364-1442), les édifices chrétiens: 301 
(187 kanîsa et 114 dayr), sont encore plus nombreux que 
les musulmans: 227 (146 Ïæmi© et 81 masÏid), malgré la 
volonté des Mamelouks bahrites (1250-1382) d’islamiser 
tout le territoire égyptien.

6. Florence Héliot retrace l’épouvantable tragédie que 
vécurent les Assyriens durant et après la Première Guerre 
mondiale. Après avoir combattu aux côtés des Alliés (Rus-
ses et Anglais) contre les Ottomans, les Assyriens connurent 
trois exodes: le premier vers l’Iran en 1915, le deuxième 
vers l’Irak en 1918 et le troisième vers la Syrie en 1933. 
Ces trois exodes successifs, accompagnés de nombreux 
massacres commis dans l’indifférence des puissances 
étrangères, conduisirent ces malheureux chrétiens, des 

montagnes du Kurdistan irakien à la plaine de la Djazireh 
syrienne, où ils s’établirent sur les rives d’un affluent de 
l’Euphrate, le Khabour, en attendant d’émigrer vers l’Europe, 
l’Amérique ou l’Australie. À la lecture de la tragédie des 
Assyriens d’Irak, on ne peut s’empêcher d’évoquer celle 
que les Syriaques de Turquie subirent à la même époque 
et que le livre de Sébastien de Courtois vient de rappeler 
(Le génocide oublié, éd. Ellipses, Paris 2002).

7. Au début de sa réflexion sur la guerre qui ensan-
glanta le Liban de 1975 à 1990, Elisabeth Picard rappelle 
que l’État libanais, créé par le traité de Sèvres en 1920, 
était à l’origine un État multicommunautaire majoritairement 
maronite, mais qu’à la suite du changement intervenu dans 
l’équilibre démographique du pays, les musulmans étaient 
devenus majoritaires en 1975 et réclamaient un nouveau 
partage du pouvoir. Le gouvernement, où s’affrontaient les 
chefs de clans, fut incapable de faire face aux problèmes 
engendrés par le conflit israélo-arabe et l’installation à 
Beyrouth de l’Organisation de Libération de la Palestine. 
S’interrogeant ensuite sur ce que les chrétiens libanais 
cherchaient en entrant dans la guerre, E.P. estime qu’ils 
ont cherché à conserver cet État qui leur avait permis 
d’échapper au statut de minoritaires, et à préserver l’hégé-
monie maronite au sein du système politique, mais que les 
dirigeants de la région chrétienne, impuissants à réaliser leur 
programme, furent incités par Israël à se replier sur un petit 
Liban chrétien homogène,  où ils tentèrent d’instaurer un 
État indépendant. En butte à l’hostilité du reste du pays et 
du monde arabe, ce petit Liban fut finalement ruiné par des 
querelles intestines car, après avoir expulsé Palestiniens et 
Libanais musulmans hors de la région chrétienne, les chefs 
se déchirèrent entre eux. Plus encore que la résistance de 
leurs adversaires, E.P. pense que ce sont les mutations du 
système international qui ont signé la défaite des chrétiens 
libanais. Tacitement entériné par l’Occident, l’accord imposé 
à Tâ’if en octobre 1989 instaura un protectorat syrien. La 
république fut rétablie sur une base paritaire entre chrétiens 
et musulmans et désormais les maronites durent partager 
le pouvoir avec les sunnites et les chiites.

8. Catherine Mayeur-Jaouen et Brigitte Voile étudient 
les paradoxes du renouveau copte dans l’Égypte contempo-
raine. D’une part, en effet, elles constatent dans la commu-
nauté copte un renouveau démographique depuis la fin du 
XIXe siècle, accompagné d’un renouveau intellectuel grâce 
aux écoles du dimanche (fondées en 1928) et d’un renou-
veau spirituel marqué par la renaissance du monachisme, 
dont la figure charismatique est le saint patriarche Cyrille VI 
(1959-1971). Cependant, d’autre part, elles observent une 
islamisation croissante de l’État égyptien depuis Sadate, 
qui aboutit à une marginalisation des coptes par exclusion 
de la vie politique, diffusion de sermons hostiles, entraves 
à la construction d’églises, discrimination dans la fonction 
publique. Face aux violences islamistes (incendie d’églises 
et de maisons) qu’ils subissent, les coptes répondent par 
une religiosité empreinte de merveilleux: apparition de la 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Heyberger Bernard (dir.) : Chrétiens du monde arabe, un archipel en terre d’Islam, recensé par Gérard Troupeau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 51

III. HISTOIRE

Vierge, manifestation de miracles opérés par les saints et 
vénération de leurs reliques lors de pèlerinages imposants. 
Elles notent aussi que de plus en plus de jeunes coptes 
sont tentés par l’émigration vers l’Amérique ou l’Australie. 
En annexe, C. M.-J. décrit la renaissance du pèlerinage au 
Dayr Dronka, au sud d’Asyout, à propos duquel je me per-
mets de signaler que la BnF possède un manuscrit arabe du 
XVIIIe siècle qui en provient, et que les habitants du village 
parlaient encore copte à l’époque d’al-Maqrîzî (m.1442).

La troisième partie, intitulée: «L’identité chrétienne au 
miroir de femmes», est composée de trois contributions:

9. Bernard Heyberger se demandant si la dévote 
catholique a constitué un nouveau modèle pour les chré-
tiennes orientales, constate qu’au début du XVIIe siècle 
celles-ci firent l’objet d’une attention soutenue de la part 
des missionnaires européens. Traditionnellement, les 
femmes fréquentaient rarement l’église et allaient peu au 
bain et à la promenade; le mariage des filles ne pouvait 
se faire sans l’accord des parents qui les promettaient très 
jeunes en mariage, sans leur consentement. La discipline 
de l’Église latine sur la nécessité du libre consentement des 
filles au mariage et la supériorité du célibat sur le mariage, 
pénétra les esprits et les missionnaires s’efforcèrent de faire 
venir les femmes plus souvent à l’église. Mais c’est dans 
l’intimité des maisons que les missionnaires rencontraient 
les femmes qu’ils instruisaient en s’adressant à leurs 
enfants; la confession et la direction spirituelle devinrent 
leur principale activité, grâce à laquelle ils connaissaient 
mieux leurs pénitentes. À la place de la pratique orientale 
de la religion, qui se manifestait par l’assistance aux offices 
et le respect de jeûnes longs et rigoureux, les religieux 
latins proposèrent aux femmes un nouveau modèle fondé 
sur l’intériorité de l’expérience religieuse et la pratique de 
l’aveu. La spiritualité latine valorisant le statut de vierge 
consacrée, vers le milieu du XVIIIe siècle, furent fondées 
plusieurs communautés de religieuses qui suivaient des 
constitutions inspirées des ordres féminins occidentaux. Les 
missionnaires introduisirent aussi des changements dans le 
mode de vie des chrétiennes: les rituels traditionnels des 
funérailles furent expurgés, de même que les cérémonies 
du mariage furent moralisées. Par ailleurs, ces nouvelles 
dispositions furent accompagnées d’un conditionnement 
des femmes, au moyen de la lecture des classiques de la 
littérature spirituelle baroque, qui avaient été traduits en 
arabe. B.H. estime que cette littérature procurait une morale 
pratique adaptée à chaque condition sociale et à chaque 
situation, en même temps qu’elle aidait au développement 
de la conscience individuelle et à la «christianisation» de 
la vie en société.

10. Partant d’un fait divers: le meurtre d’une jeune 
chrétienne jordanienne par son frère de 16 ans, pour cause 
de son mariage avec un musulman, Géraldine Chatelard 
essaye d’expliquer ce qu’il est convenu d’appeler un «crime 
d’honneur». La première explication qui se présente à 
l’esprit est le fait qu’un musulman pouvant épouser une 

chrétienne, alors qu’un chrétien ne peut épouser une 
musulmane (à moins qu’il se convertisse à l’islam), la 
communauté chrétienne risque de diminuer par le mariage 
de ses filles avec des musulmans (étant donné que la 
religion des enfants à naître sera celle du père). Mais pour 
G.C. l’inégalité de statut entre chrétiens et musulmans ne 
suffit pas à expliquer les crimes d’honneur (entre 25 et 50) 
qui sont commis chaque année en Jordanie. Elle constate, 
en effet, que musulmans et chrétiens jordaniens partagent 
la même culture tribale fondée sur l’honneur des hommes 
et que les chrétiens, malgré une certaine occidentalisation, 
ne remettent pas en cause l’organisation patriarcale de la 
famille, régie par le droit coutumier tribal qui transcende 
à la fois le droit musulman et le droit ecclésiastique. En 
conclusion, G.C. estime que la possibilité offerte aux chré-
tiens jordaniens d’invoquer l’honneur des hommes devant 
les tribunaux civils, les fait apparaître comme égaux aux 
musulmans.

11. Brigitte Voile décrit la part importante prise par les 
femmes dans le renouveau copte, en retraçant la réforme en-
treprise, avec l’appui du patriarche Cyrille VI, par l’abbesse 
Irèné au monastère de saint Mercure au Vieux-Caire à partir 
de 1963. Pour réaliser cette réforme, la mère Irèné instaura 
au monastère une activité économique (élevage, cultures 
vivrières, artisanat) et développa le culte des reliques du 
saint, en particulier le jour de sa fête le 16 juin. En outre, 
elle incita les religieuses à publier des livres sur la vie et 
les miracles de leur saint patron, et à entreprendre des 
recherches sur l’histoire, encore mal connue, des couvents 
de femmes en Égypte, dont B.V. fournit quelques repères. 
Mais à côté de cette communauté de religieuses contem-
platives, il existe une communauté de religieuses actives: 
les Filles de Marie, fondée vers 1960 par l’évêque de Beni 
Souef, et vouée aux œuvres sociales, ainsi qu’un ordre de 
diaconnesses créé par le patriarche Chénouda en 1981, qui 
a placé aussi son activité sur le terrain social.

L’ouvrage se termine par de très utiles annexes: cartes, 
chronologie, glossaire, bibliographie, index des noms de 
lieux et de personnes. Au total, un beau livre qui, à une 
époque où l’existence même des chrétiens d’Orient est 
menacée dans certains pays arabes, vient nous rappeler 
opportunément leurs vicissitudes passées et présentes: 
que son coordinateur en soit félicité et remercié.

Gérard Troupeau 
ÉPHE - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Heyberger Bernard (dir.) : Chrétiens du monde arabe, un archipel en terre d’Islam, recensé par Gérard Troupeau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



