
1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 21 – 2005 2

I. LANGUE ET LITTÉRATURE 
Chraïbi Aboubakr (dir.), Les Mille et une nuits en partage [Katia Zakharia]

CHRAÏBI Aboubakr (dir.), 
Les Mille et une nuits en partage

Arles - Paris, Sindbad, Actes Sud, 2004 
(La Bibliothèque arabe, Collection Hommes et 
société). 524 p.

Il s’agit de la publication des actes du colloque «Mille 
et une nuits en partage», organisé à Paris du 25 au 29 
mai 2004, sous le patronage de l’UNESCO, par le Cercle 
Arabisant de Recherche sur le Monde Arabe, dirigé par Luc 
Deheuvels, et la Fondation Singer Polignac présidée par 
Edouard Bonnefous.

Sans doute convient-il de commencer par souligner 
la rapidité avec laquelle ces actes ont été publiés, quand 
on sait les délais qui s’écoulent souvent entre la tenue des 
colloques et la publication. L’ouvrage inclut 35 contributions 
d’une grande diversité: certaines s’apparentent à l’essai ou 
au billet d’humeur; d’autres, solidement documentées et 
argumentées, relèvent de l’étude scientifique la plus rigou-
reuse. Certaines reflètent le regard de lecteurs dont l’intérêt 
pour les Nuits est contingent; d’autres sont le fait de spécia-
listes ayant une longue fréquentation de ce monument de la 
littérature universelle. Quelques-unes apportent un matériel 
original, signalant une nouvelle étape dans les études sur 
les Nuits; d’autres sont des redites, ayant le plus souvent le 
mérite de rafraîchir la mémoire du lecteur, plus rarement le 
désavantage de l’agacer. Cette diversité, qui ne dépare pas 
l’ensemble, quoiqu’il lui arrive parfois de laisser le lecteur 
sur sa faim et sporadiquement de le lasser, reflète l’intérêt 
que suscite ce chef-d’œuvre de la littérature populaire depuis 
son exhumation par Antoine Galland, avec la publication, en 
1704, du premier volume de sa «traduction».

À l’instar de tous les recueils de la collection, la trans-
cription adoptée tient compte pour l’essentiel du lectorat 
non spécialiste. Quant au spécialiste, il rétablira aisément 
dans la plupart des cas l’original en langue arabe. Seule la 
lecture de la contribution de Jérôme Lentin, sans que cette 
remarque préjuge de son apport, est quelque peu alourdie 
par le système adopté.

Quoiqu’il ne soit pas toujours facile de regrouper ces 
contributions en fonction de rubriques clairement définies, 
celles-ci seront présentées ci-dessous à partir des traits 
saillants qui les caractérisent. On verra qu’elles ne sont 
pas toutes centrées sur les Mille et une nuits, mais, on 
l’aura compris au titre même du colloque, la perspective 
est largement ouverte sur toutes les formes de «partage» 
autour et à partir de ce texte. Dans ce sens, mes remarques 
sur le degré de relation des contributions au texte qui est 
à l’honneur dans le colloque ne doivent pas être prises 
pour des jugements évaluatifs, mais seulement pour des 
constats descriptifs.

Quatre contributions sont directement focalisées sur le 
texte même des Nuits, qu’il s’agisse d’un conte, d’un aspect 
de l’ouvrage ou de l’un de ses personnages. C’est le cas de 
«Les trois réunis», contribution dans laquelle J.-P. Guillaume 
examine la façon dont le cycle du Bossu «exploite d’une 
manière particulièrement habile, et parfois inattendue, les 
conventions et les ressources du genre cyclique» (p. 184). 
Soulignant que «le barbier n’est nullement requis de 
racheter sa vie par un conte» (p. 185), Guillaume montre 
comment «tout se passe comme si le mécanisme de la 
rançon par le conte — qui a pourtant bien fonctionné jusqu’à 
présent dans les Mille et une nuits — s’enrayait soudain, 
ou plutôt comme s’il se mettait à fonctionner à l’envers» 
(p. 193). Il met ainsi en lumière les limites extrêmes et la 
charge significative d’un système narratif dont on tend 
parfois à penser qu’il ne serait que mécanique.

K. Jihad, pour sa part, étudie la «Poésie des Mille et 
une nuits», dont il tente une typologie, illustrée par quelques 
exemples de sa traduction. Il aborde un sujet que l’on 
retrouvera dans d’autres contributions, celui des «défauts de 
langue» (p. 248) et de la manière dont il conviendrait de les 
traiter. Reprenant à son compte une question qui, depuis des 
siècles, a déjà fait couler beaucoup d’encre et que l’on aurait 
pu croire tranchée, il défend à juste titre le respect du texte tel 
qu’il nous est parvenu, mais on pourrait regretter, quoiqu’en 
cela il ne soit pas le seul, loin s’en faut, que l’évaluation des 
caractéristiques formelles et esthétiques du texte des Nuits 
soit faite à l’aune de la langue arabe littérale classique. En 
effet ces faits de langue, dont il relève le «charme» et la 
«musicalité propre», ne deviennent des «défauts» ou des 
«manquements» que lorsqu’on a posé ce modèle-là, dans 
ses différentes dimensions, comme un parangon.

C’est à une des plus célèbres figures des Nuits, celle 
du calife abbasside Harºn al-Ra‡îd que s’intéresse J. Dakhlia 
dans «Une vacance califale? Harûn al-Rashîd dans les Mille 
et une nuits». Elle montre comment la figure du calife de 
légende permet de retrouver certains traits caractéristiques 
de la conception du pouvoir telle que la déclinent les Miroirs 
arabes des princes; comment la relation complexe du calife 
et de son prestigieux vizir Ía©far permet de dire que «la 
rivalité du calife et du vizir est donc structurelle et [qu’]elle 
accentue de manière paroxystique une conception du pou-
voir monarchique ou califal sous le vocable de la précarité, 
de l’instabilité» (p. 177). Dakhlia examine également les 
enjeux de la «présence anonyme, ubiquiste, du calife parmi 
ses sujets» (p. 180), montrant comment «la posture de 
l’écoute» établit que «le calife est bien celui qui arrête le 
conflit, répare l’injustice ou met fin à l’indécision, mais aussi, 
symétriquement, celui qui clôt l’histoire» (p. 180).

C’est à une autre forme de pouvoir que s’intéresse 
H. Mehio, proposant une relecture du récit-cadre des Nuits et de 
la fonction du personnage de Shahriyar dans «Shahriyar est-il 
un tueur en série?». Malgré les précautions prises par l’auteur 
et l’attention portée à toutes les nuances de ce récit-cadre, il 
arrive, ici ou là, que l’analyse tombe dans le psychologisme.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Chraïbi Aboubakr (dir.) : Les Mille et une nuits en partage, recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 21 – 2005 3

Dans «Idéologie et littérature: représentativité des 
Mille et une nuit», le pouvoir dont il est question est celui 
tissé entre les membres de la société émettrice et réceptrice 
du récit des Nuits. A. Chraïbi (qui est par ailleurs l’auteur 
de la présentation générale de l’ouvrage) s’intéresse à la 
manière dont les Nuits véhiculent trois types de discours 
enchevêtrés, jouant chacun un rôle idéologique différent. 
L’un est original et créatif, l’autre sert à sauvegarder les 
valeurs dominantes et le troisième procède d’une manière 
de neutralité. Il s’intéresse également à la part de continuité 
dans la perception des Nuits depuis Galland à nos jours, 
tout en montrant comment, à propos du rôle féminin par 
exemple, certains manuscrits des Nuits ou d’autres contes 
le font passer au second plan en substituant à Shéhérazade 
comme source du discours et de la sagesse une figure 
masculine pour préserver un ordre social établi.

Deux contributions traitent des utilisations des Nuits 
en dehors de l’espace strictement littéraire, en mettant 
l’accent sur leur influence sur le monde de l’image. H. Bizri 
présente un film numérique «librement basé sur» (p. 22) le 
conte «La cité de cuivre». Témoignage vivant de l’impact 
des Nuits, la contribution est centrée pour l’essentiel sur 
l’évolution du cinéma, tant dans ses techniques que dans 
ses fonctions sociales.

Autre contribution reliant les Nuits au septième art, 
«Idéologie du genre et subjectivité auctoriale dans les Mille 
et une nuits de Pasolini» de W. Ouyang. On y voit comment 
«les Mille et une nuits de Pasolini sont clairement un texte 
cinématographique façonné par une rencontre dialectique 
entre son idéologie/subjectivité et l’idéologie de genre d’une 
tradition hollywoodienne sur les Nuits, mais aussi celle des 
Nuits “d’origine”, appartenant à une autre culture» (p. 92). 
Là encore, c’est davantage le créateur de génie qu’était 
Pasolini que les Nuits en tant que telles qui sont au centre 
du propos.

Deux contributions s’apparentent à l’essai. Celle de 
H. Foda intitulée «L’inéluctable succession» et consacrée 
au conte de «Qamar al-Zamæn et la femme du joaillier» dont 
il avance sa lecture personnelle. Il s’agit indubitablement 
d’un conte particulièrement riche, fourmillant de symboles 
et de transgressions diverses, suscitant de multiples inter-
rogations; un conte sur lequel, comme le souligne l’auteur, 
Bencheikh fut le premier à attirer l’attention, et qui ne 
manquera pas de susciter d’autres lectures encore (1).

À partir de sa propre relation aux Nuits, et sous le 
titre «Les Nuits, un livre ennuyeux?», A. Kilito tente, en 
donnant à sa propre expérience un caractère plus large, 
de cerner le mystère paradoxal du succès de cet ouvrage, 
officiellement boudé par les lettrés arabes, d’hier surtout, 
mais d’aujourd’hui encore. Il est à noter que le titre de la 
contribution, qui pourrait paraître provocateur aux yeux de 
certains lecteurs, tant il paraît acquis que les Nuits doivent 
plaire, renvoie au jugement lapidaire porté au Xe siècle par 
le libraire Ibn al-Nadîm sur cette littérature. Le paradoxe qu’il 
souligne demeure d’actualité. C’est pourquoi il me paraît 

intéressant d’en signaler ici une autre attestation: le fait 
que les Nuits sont l’ouvrage le plus fréquemment consulté 
de la bibliothèque virtuelle www.alwaraq.com, soit deux 
fois plus que le prestigieux dictionnaire Lisæn al-©arab, et 
près de dix fois plus que les célèbres Prolégomènes d’Ibn 
⁄aldºn; c’est également l’œuvre qui suscite le plus de 
commentaires dans le forum de discussion du même site, 
lesquels commentaires reflètent d’ailleurs le paradoxe dont 
il est question dans l’intervention de Kilito.

C’est pourquoi on ne saurait être surpris par les 
conclusions, proposées en contrepoint de l’intervention 
de Kilito, dans «Les Mille et une nuits dans les écrits 
d’Abdelfattah Kilito» de M. Cassarino. À travers le cas 
particulier de Kilito, à la fois critique littéraire et auteur, la 
communication montre que sa relation aux Nuits, telle du 
moins qu’elle se donne à lire dans ses textes écrits, est 
«l’aventure d’un homme face à un texte infini» (p. 384).

L’impact des Nuits sur les œuvres des auteurs de 
langue arabe est également abordé dans deux autres 
contributions. 

Dans «Le huitième voyage de Sindbad: un poème de 
Khalîl Hâwî», S. Boustani examine la manière dont le poète 
s’approprie le célèbre cycle pour opérer la «réinvention d’un 
symbole» (p. 433) par l’adjonction d’un huitième voyage 
centré sur l’aventure intérieure. On pourrait toutefois se 
demander comment il convient d’entendre cette «nouvelle 
dimension symbolique» (p. 430) donnée par Hâwî, par le 
biais de son poème, aux sept autres voyages de Sindbad: 
s’agit-il strictement d’une transformation de leur signification 
ou davantage d’une mise en lumière de leur dimension 
latente de parcours initiatique?

L. Deheuvels poursuit, dans «Espace du conte et 
territoire de l’utopie: des Mille et une nuits à la Ville du 
bonheur de Mustafâ Lutfî al-Manfalûtî», l’examen de l’un 
des axes de recherche qu’il privilégie depuis quelques 
années dans ses travaux: la construction de l’utopie dans 
les textes de la littérature arabe à la période moderne. Il 
montre comment la Ville du bonheur de Manfalº†î se trouve 
en quelque manière débordée par la présence des Nuits qui 
donnent au mythe la préséance sur l’utopie. Sa contribution 
permet, au-delà du cas particulier qu’il étudie attentivement, 
de rappeler que «la forte présence des Mille et une nuits 
comme source majeure d’inspiration de la littérature arabe 
moderne de la Nahda se mesure à l’aulne des horizons 
qu’elles ouvrent» (p. 363).

Deux contributeurs se sont, pour leur part, penchés 
sur les sources communes auxquelles puisaient les Nuits 
et les œuvres du patrimoine abbasside.

(1) J’avais moi-même proposé ma lecture de ce conte sous le titre 
«Caprices de la beauté, caprices de la vertu ou l’autre Qamar al-Zamæn, 
variations sur un thème de Jamel Eddine Bencheikh» in Sanagustin F. éd., 
Paroles, signes et mythes, Mélanges offerts à Jamel Eddine Bencheikh, 
Damas, Institut français d’études arabes de Damas, 2001.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Chraïbi Aboubakr (dir.) : Les Mille et une nuits en partage, recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 21 – 2005 4

Non sans humour, U. Marzolph tente dans «Juhâ dans 
les Mille et une nuits» de réaliser un «petit tour de force» 
(p. 489). Il part de la présence dans un manuscrit madrilène 
des Nuits du célèbre personnage comique pour s’interroger 
sur sa place dans les Nuits de manière plus générale; ayant 
examiné le phénomène, ce qui lui donne l’occasion de rap-
peler la place de ÍuÌæ dans les écrits arabes, il affirme en 
conclusion la singularité dudit manuscrit. On lui saura gré 
d’avoir souligné, au détour de sa démonstration, qu’il ne se 
«réfère pas aux Mille et une nuits en tant qu’elles seraient 
incarnées dans un manuscrit, une édition imprimée ou une 
traduction particulière» mais qu’il les «considère plutôt […] 
comme un concept créatif qui a donné naissance à diverses 
œuvres littéraires, aussi bien dans son environnement arabe 
que dans les adaptations européennes» (p. 478).

Dans «La maison de l’amour incestueux: une histoire 
chez al-Tanûkhî et dans les Mille et une nuits», A. Hamori, 
qui s’est déjà intéressé à la question (2), s’interroge sur la cir-
culation du matériau narratif entre le Ni‡wær et la littérature 
populaire, à travers une histoire commune aux deux recueils. 
Sa démonstration le conduit à signaler: «On peut concevoir 
que l’histoire d’amour incestueux chez al-Tanûkhî a fourni 
le matériau utilisé dans l’Histoire du premier calender», 
pour ajouter aussitôt: «Mais il est au moins aussi probable 
que l’histoire d’al-Tanûkhî […] se base sur une histoire très 
semblable à l’épisode des Nuits» (p. 209). On peut se 
demander dans quelle mesure les limites constatées ici, à 
propos de la détermination d’une filiation littéraire, ne sont 
pas inhérentes, de structure, à ce type de matériau.

L’influence des Nuits sur les œuvres littéraires dépasse 
le seul cadre du monde arabe ou arabo-musulman. Deux 
contributions s’intéressent ainsi à l’intertextualité entre la 
version arabe des Nuits et des créations littéraires dans 
d’autres langues sémitiques.

Dans «“L’amour est fort comme la mort”: les traces 
des Mille et une nuits dans la poésie hébraïque amoureuse 
en Andalousie», M. Itzhaki examine «l’influence de la poésie 
arabe dans les poèmes d’amour hébreux en Andalousie […] 
déterminante, et cela dans deux domaines essentiels: la 
thématique et la prosodie» (p. 387). Les amateurs de litté-
rature regretteront que l’intervention soit illustrée par si peu 
d’exemples et seront en droit de se demander si l’influence 
dont il est question n’est pas moins celle des Nuits en tant 
que telles que celle de la poésie classique de fiazal, ce qui 
n’est pas tout à fait la même chose même si les thèmes de 
la seconde se retrouvent dans les premières.

L’intérêt de la communication de D. Bodi, «Les 
Mille et une nuits et l’Épopée de Gilgamesh: éléments 
de comparaison», tient d’abord au fait qu’il s’agit de deux 
monuments de l’histoire littéraire universelle, fruits l’un et 
l’autre d’un processus séculaire de composition. Les deux 
premières parties de la communication, qui retracent ce 
long parcours pour chacune des œuvres, constituent une 
présentation dont la brièveté ne nuit pas à la clarté. La 
suite de l’exposé, qui aboutit à conclure prudemment que 

«l’histoire de Bulûqiyâ représente une synthèse créative de 
plusieurs sources proche-orientales» (p. 406) et que «la 
transmission du conte de Bulûqiyâ par des intermédiaires 
juifs n’est pas improbable» (p. 411), n’est pas sans susciter 
quelques interrogations quant à ce qui serait, véritablement, 
un phénomène d’influence ou d’intertextualité. Le fait que 
les deux récits soient des récits initiatiques (p. 409) ou 
qu’«effectivement, le symbolisme du chiffre sept semble 
dominer les deux récits» (p. 408) peut-il être considéré 
comme la preuve d’une influence du premier sur le second? 
Il n’en demeure pas moins que la piste ouverte dans cette 
contribution, dans un «domaine de recherche pratiquement 
inexploré» (p. 394), retient l’attention.

Quatre communications s’intéressent à l’influence 
des Nuits, via la traduction de Galland, sur d’autres œuvres 
littéraires. 

Dans «Présence et impact de Galland en anglais: 
les Mille et une nuits, contes arabes, la traduction comme 
texte et sous-texte», M. al-Musawi étudie la dynamique de 
la réception des Nuits en Grande-Bretagne, à partir de leur 
traduction anglaise sous le titre Arabian nights’ entertain-
ments. Il revient pour cela à la logique qui a présidé aux 
choix de traduction d’Antoine Galland et montre comment 
l’accueil de cet ouvrage, qui a «déstabilisé une scène litté-
raire» (p. 105), est marqué par «la réaction néo-classique 
contre Galland [… qui] est en fait une réaction contre la 
fiction populaire» (p. 114).

Dans «Shahrazad postmoderne», F.J. Ghazoul s’in-
téresse à trois ouvrages «intimement liés aux Mille et une 
nuits» (p. 162) (Chimera de John Barth, Arabian nightmare 
de Robert Irwin et Haroun and the Sea of Stories de Salman 
Rushdie) et montre comment les Nuits demeurent une 
«source de fiction spéculative postmoderne» (p. 166).

L’influence de Galland se manifeste également dans 
l’œuvre de son contemporain, Antoine/Anthony Hamilton. 
Fils d’un pair d’Ecosse, Hamilton qui vécut en France et 
fréquenta les salons écrivait en français. Son œuvre, ulté-
rieurement traduite, jouera un rôle certain dans la littérature 
anglaise. Dans «Les contes d’Hamilton: une lecture ironique 
des Mille et une nuits à l’aube du XVIIIe siècle», J.-F Perrin 
examine «la trilogie d’Hamilton [qui] constitue peut-être le 
moment le plus follement créatif de la réception littéraire 
des contes arabes à l’aube des Lumières» (p. 297) et met 
en relief les ressorts d’une poétique de la parodie, fondée 
notamment sur la déconstruction du cadre des Nuits. L’étude 
est agrémentée par de savoureuses citations. 

Dans «Mishima et les Mille et une nuits: réception 
et réappropriation des Nuits au Japon», Ch. Mori examine, 
pour sa part, l’influence des Nuits sur le célèbre auteur 
japonais et souligne que c’est moins «l’aspect féerique ou 
la veine enchanteresse» que «la part d’ombre et de désir 

(2) Voir notamment A. Hamori, «Folklore in Tanºkhî: the Collector of 
Ramlah», Studia Islamica, 71, 1990, p. 65-67.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Chraïbi Aboubakr (dir.) : Les Mille et une nuits en partage, recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 21 – 2005 5

dont les Nuits sont porteuses» (p. 156) qui le requiert. 
L’auteur établit que «Mishima retrouve donc à sa manière 
dans les Mille et une nuits certains éléments classiques de 
la culture japonaise» (p. 161), ce qui éclaire, par opposition, 
le regard de l’orientalisme européen sur l’ouvrage.

Cette différence entre le regard porté sur les Nuits au 
Japon et celui porté sur elles par l’orientalisme européen 
se retrouve également dans «Les Mille et une nuits et la 
genèse littéraire de l’orientalisme au Japon», dans lequel 
T. Nishio montre notamment comment Nagamine, leur pre-
mier traducteur en japonais, «considérait les Nuits comme 
appartenant à la civilisation européenne, que l’on cherchait 
ardemment à imiter pendant l’ère Meiji» (p. 144).

La recherche de l’identique davantage que de 
l’exotique, dans les Nuits ou dans les contes orientaux 
plus généralement, est également l’un des thèmes de 
«La fortune en Grèce des Mille et une nuits et du recueil 
de contes de Syntipas». H. Tonnet montre comment le 
succès de ces contes tenait à ce qu’ils véhiculaient pour 
le récepteur de «matériau narratif qui lui était familier» 
et précise que le fait que «ces contes soient persans ou 
arabes n’impliquait aucune compréhension spéciale d’un 
monde différent» (p. 420).

C’est au contraire au processus de fabrication de 
l’exotique que s’intéresse R. Van Leueuwen dans un texte 
dense intitulé: «Orientalisme, genre et réception des Mille 
et une nuits en Europe». Tout en rappelant les critiques 
adressées par E. Saïd à l’orientalisme, l’auteur s’en démar-
que, notamment en soulignant qu’elles procèdent d’une 
attitude «aussi essentialiste que les attitudes qu’elle rejette» 
(p. 122). Et, quoique l’on puisse considérer que les excès 
des positions saïdiennes répondent adéquatement à ceux 
d’un certain orientalisme, c’est bien volontiers que l’on suit 
l’auteur loin de cette double fixité, pour découvrir avec lui la 
complexité dynamique de la réception des Nuits au début 
du XVIIIe siècle. Il montre comment l’Europe a pu trouver 
dans les Nuits une «collection de stéréotypes au service 
du marché culturel européen» (p. 121) et comment la 

“traduction” de Galland est une manière de «mystification», 
«un insouciant cocktail de matériaux orientaux, pseudo-
orientaux et européens» dont il est possible d’affirmer qu’il 
est une «reconstruction» (p. 129) placée sous le signe de 
l’«ambiguïté générique» (p. 139).

Plus optimiste est la position de M. Agina qui, dans 
«La traduction comme ouverture sur l’autre: le cas des 
Mille et une nuits», revient lui aussi sur le rôle de traduc-
teur de Galland. Toutefois, la réflexion est pour l’essentiel 
consacrée à la théorie de la traduction; les Nuits ne sont 
ici qu’une illustration. 

C’est aussi à Galland que s’intéresse S. Larzul dans 
«Les Mille et une nuits d’Antoine Galland: traduction, 
adaptation, création». À partir de plusieurs exemples, elle 
rappelle que le travail du grand orientaliste est une «subtile 
alliance entre éléments orientaux et éléments exogènes, 
qui explique, en association avec un vrai talent d’écrivain, 

l’intérêt renouvelé du lecteur pour les Mille et une nuits 
d’Antoine Galland» (p. 266).

C’est encore au travail de Galland que s’intéresse 
J.-P. Sermain dans «Art de la transition et mélange des 
genres dans les Mille et une nuits d’Antoine Galland: l’his-
toire d’Aladdin». Il met en relief les «transitions redevables 
à Galland» (p. 301) par lesquelles l’illustre traducteur 
cherche à répondre «aux exigences du lecteur de son 
temps» (p. 311) et considère l’alchimie qui préside à la 
production du texte de l’histoire d’Aladdin comme «le point 
d’aboutissement du travail de Galland» (p. 305).

À l’honneur, Galland l’est enfin, de manière plus per-
sonnelle, privée pourrait-on dire, dans la communication 
de J. Miquel, intitulée: «Le Journal (1708-1715) d’Antoine 
Galland (1646-1715)». L’«hypocrite lecteur», partagé entre 
discrétion et voyeurisme, ne peut manquer de s’intéresser à 
ce qui donne chair à l’homme Galland, que son journal révèle 
«homme vrai jusque dans les moindres choses» (p. 343). Et, 
comment ne pas relever au passage le désenchantement 
du traducteur (tel Conan Doyle envahi par le succès de 
Sherlock Holmes, quand il aurait voulu que soit reconnue 
son œuvre historique), qui notait: «Cet ouvrage de fariboles 
me fait plus d’honneur dans le monde que ne le ferait le plus 
bel ouvrage que je pourrais composer sur les médailles avec 
des remarques pleines d’érudition» (p. 337)?

Au demeurant, si Galland est le premier “traducteur-
adaptateur-auteur” de «cet ouvrage de fariboles», il n’est 
pas le seul. Dans «Le flambeau des Mille et une nuits de 
Galland à Mardrus», M. Sironval retrace minutieusement 
les étapes de la diffusion et de la traduction d’un ouvrage 
rapidement devenu «instrument de culture» (p. 320), au 
point que Jules Janin, affirmait que lire les Nuits, «c’est 
presque un acte patriotique» (p. 327)! 

Deux communications traitent du corpus des Nuits 
dans son ensemble et s’interrogent sur la manière de mettre 
à profit l’informatique, notamment l’indexation, pour pouvoir 
à la fois en faciliter l’étude et l’enrichir. Si l’une et l’autre 
contributions rappellent que l’utilisation de l’informatique 
documentaire, quels que soient ses avantages, est un 
travail long et minutieux, qui ne règle pas d’un coup de 
clic magique les questions soulevées, on peut toutefois 
s’étonner qu’elles ne fassent pas état de l’intérêt que peut 
présenter pour le lecteur et pour le chercheur, en attendant 
la mise à disposition d’un corpus établi plus soigneusement, 
de la mise en ligne sur www.alwaraq.com de la version 
complète de l’édition de Bºlæq. Certes cette mise en ligne 
n’est pas une indexation raisonnée ni une base de données 
organisées, mais elle n’en constitue pas moins un précieux 
outil de travail, y compris pour la constitution de corpus 
thématiques ou sémantiques, dans l’attente d’un produit 
de conception plus complexe et plus fiable. 

Cl. Brémond se penche sur le «Principe d’un index 
des passions: actions et motivations dans les Mille et une 
nuits». Il décrit le projet d’établir un double index narrato-
logique et alphabétique, dont la première ébauche est déjà 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Chraïbi Aboubakr (dir.) : Les Mille et une nuits en partage, recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 21 – 2005 6

consultable en ligne (3), et rappelle que le premier travail 
en la matière a été celui de Nikita Elisséeff, qui malgré ses 
défauts «n’en mérite pas moins d’être salué comme un 
ouvrage pionnier, immature mais suggestif» (p. 31). 

J. Oda présente la «Création d’une base de données 
des motifs des récits folkloriques pour l’analyse des 
structures sémantiques». L’exposé est accompagné de 
nombreuses figures. Dans la plupart des cas, il s’agit d’ar-
rêts sur l’image d’un écran d’ordinateur, figé au moment 
précédant la consultation de la base; en d’autres termes, 
ne donnant aucune idée précise de ce que pourraient être 
effectivement les résultats de la consultation. La lisibilité et 
la portée de cette iconographie ne sont pas toujours paten-
tes. Si le lecteur curieux ne peut que manifester de l’intérêt 
pour les «attributs sémantiques» (p. 56) ou la «narrato-
bioinformatique» (p. 68), s’il peut agréer le principe d’une 
«décomposition du récit en plusieurs unités significatives» 
(p. 68), il sera frustré de tout exemple précis et concret qui 
lui aurait permis d’appréhender sérieusement l’outil proposé 
de manière fort alléchante et, éventuellement, de l’évaluer.

Deux contributions s’intéressent à la langue des Nuits. 
Dans «La langue des manuscrits de Galland et la typologie 
du moyen arabe», J. Lentin propose un descriptif de cette 
langue, qui est selon lui «une langue “populaire” en ce 
qu’elle puise largement dans le registre dialectal, “littéraire” 
en ce qu’elle utilise un certain nombre de procédés directe-
ment empruntés à la littérature “savante”, mais réticente à 
employer des “traits propres” bien établis par ailleurs pour 
d’autres types de textes mais considérés comme inappro-
priés aux effets stylistiques recherchés pour des raisons 
qui restent à déterminer» (p. 451). Le relevé attentif des 
dialectalismes (p. 437-450), s’il met à la disposition des 
lecteurs le corpus étudié, est d’un abord difficile pour des 
raisons purement techniques: la transcription, mais aussi 
la présentation tassée de ce qui s’apparente à un inventaire, 
portent à penser que le texte est moins conçu pour être lu 
que pour être réemployé dans des recherches ultérieures. 

Dans «La langue des Nuits: wajh malîh wa-lisân 
fasîh», G. Ayoub s’intéresse à l’«analyse des occurren-
ces des termes fasîh, fasâha, ‘afsah, etc.» (p. 502). Si 
plusieurs idées développées sont attrayantes, le lecteur 
pourra buter sur le va-et-vient, qui n’est pas toujours pro-
bant, entre littératures populaire et savante, de même que 
sur l’absence de toute précision à propos de la manière 
dont le corpus examiné a été constitué et les raisons pour 
lesquelles certains éléments n’ont pas été pris en compte 
(à titre d’exemple, dans l’édition de Bºlæq, utilisée comme 
référence, lisæn faÒîÌ muz©iÏ — nuit 7 —; ou encore, le fait 
que le seul emploi de l’expression lisæn ©arabî faÒîÌ se 
trouve associé au terme muslimîn — nuit 66…). Est-ce la 
faÒæÌa en tant que concept ou certaines occurrences de 
quelques termes qui est véritablement soumise à l’étude? 
Une remarque plus formelle à propos des notes 3, p. 495 
et 1, p. 511: les variantes entre la traduction proposée 
dans la communication et celle de Bencheikh et Miquel 

ne tiendraient-elles pas au fait que, dans l’un et l’autre cas, 
l’original traduit n’est pas le même?

Ma dernière remarque renvoie à la question complexe 
des manuscrits des Nuits, qu’ils aient fait l’objet d’un 
imprimé ou pas. C’est un rappel critique de cette question 
dont traite H. Grotzfeld dans «Les traditions manuscrites 
des Mille et une nuits jusqu’à l’édition de Boulaq (1835)». 
En marge de l’approche génétique des Nuits, on relèvera 
avec intérêt la remarque suivante, à propos du manuscrit 
de Gotha A2638: «Schéhérazade finit ses histoires à la 
fin d’une nuit, et commence ses histoires nouvelles la nuit 
suivante» (p. 461). Cette information rappelle comment, 
dans les manuscrits tardifs, qui aboutiront à l’édition de 
Bºlæq, la fonction de la parole dans les Nuits n’est plus tout 
à fait la même que dans les versions les plus anciennes. La 
nécessité de faire coïncider le nombre des Nuits et le titre 
de l’ouvrage a pris le pas sur le témoignage de Shéhérazade 
sur la fonction salvatrice de la parole.

Dans «Un manuscrit inédit des Mille et une nuits: à 
propos de l’exemplaire de l’université de Liège (ms. 2241)», 
F. Bauden focalise son attention sur l’un des manuscrits 
permettant l’étude génétique du corpus des Nuits. Il s’agit, là 
encore, d’un manuscrit tardif qui permet à l’auteur de poser 
la question controversée d’une éventuelle «édition critique 
[…] basée sur les manuscrits représentant la recension 
égyptienne tardive» (p. 474). 

Signalons pour finir «Les Mille et une nuits et les 
automates: l’interaction infinie de la science et de la fiction», 
une riche contribution dans laquelle Y. Yamanaka montre 
comment le rêve et la réalité technique se nourrissent ré-
ciproquement tout en confrontant sans cesse les hommes 
aux limites de leur propre inventivité.

Après avoir présenté les actes de ce colloque et sou-
ligné leur richesse et leur intérêt, j’aimerais soulever une 
question d’ordre général qu’ils mettent en lumière à propos 
de l’étude de la littérature populaire du monde arabe ou 
arabo-musulman: la méconnaissance partielle et parfois 
totale, ou le cloisonnement, entre les différents travaux 
engagés par les chercheurs dans ce domaine, à partir de 
corpus divers. J’entends donc bien que la question se pose 
dans les mêmes termes à ceux qui, comme moi, travaillent 
en priorité sur d’autres corpus (4). On aimerait un colloque 
sur les Nuits ou telle sîra dans lequel une partie des contri-
buteurs ne se sentirait pas tenue de revenir, dans une forme 
de fraîche naïveté et comme en présence d’une tabula rasa, 
à la question du statut de la langue de ces œuvres, au fait 
de déterminer si elle est fautive, passible d’être corrigée, 
ou si elle est seulement différente de la langue-norme; où 
ces contributeurs ne s’interrogeraient pas sur LA version 
qu’il convient d’étudier; où les avancées obtenues dans 

(3) Sur le site: http://www.univ-tours.fr/arabe/accueil nuits.htm. Le 
lecteur impatient ne pourra que regretter que la dernière mise à jour du 
site, pour ce qui concerne l’index présenté ici, remonte à 2001.
(4) Sîrat al-malik al-Åæhir BaybarÒ (sic.)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Chraïbi Aboubakr (dir.) : Les Mille et une nuits en partage, recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 21 – 2005 7

l’étude de l’un de ces corpus seraient mises à l’épreuve 
des autres corpus pour être ensuite confirmées, infirmées 
ou relativisées, etc. Où, en somme, et comme le fait, fort 
heureusement, une partie des contributeurs au colloque 
présenté ici, on considérerait comme réglée la question de 
principe de la littérarité de ces textes, de leurs particularités 
linguistiques et génériques, de leur diversité structurelle, 
pour avancer dans leur étude sans paraître l’inaugurer à 
chaque fois par un retour incessant sur la justification de 
son bien-fondé.

Mais cela dépasse le cadre de l’ouvrage examiné dont 
on peut dire, en conclusion de cette présentation, que Les 
Mille et une nuits en partage est un recueil qui ne pourra 
manquer d’intéresser le lecteur et qui mérite d’être consulté 
par tout amateur des Nuits, ou plus largement, par tout 
esprit curieux de suivre la trajectoire d’une œuvre littéraire 
à travers le temps, l’espace et les disciplines.

Katia Zakharia 
Université Lyon II

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Chraïbi Aboubakr (dir.) : Les Mille et une nuits en partage, recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



