BALcI Bayram,
Missionnaires de I'lslam en Asie centrale.
Les écoles turques de Fethullah Giilen

Istanbul, Institut francais d’études anatoliennes,
Paris, Maisonneuve & Larose (coll. Passé ottoman,
présent turc), 2003. 304 p.

Louvrage de Bayram Balci est e produit d'une thése de
doctorat de Sciences Politiques. Lauteur, Frangais d’origine
turque, a'avantage d’étre & la fois parfaitement turcophone
etfrancophone, et aussi de bien connaitre plusieurs langues
turciques d’Asie Centrale, comme I'ouzbek et le kazakh, sans
compter une connaissance de I'arabe dialectal de sa région
d’origine en Turquie. Ce n’est pas lamoindre des qualités, qui
lui vaut ici de voyager dans toute I'Asie Centrale tout en re-
tournant aux sources du mouvement qu'il étudie (en Turquie)
et en n‘omettant pas quelques plus rares considérations sur
le champ migratoire turc, particuliérement en France, 'un
des lieux d’implantation de lacommunauté (djemaat, enturc
cemaat) de Fethullah Glen.

Car de quoi s’agit-il exactement? D’un mouvement
aujourd’hui implanté en Turquie, son pays d’origine, dans
toute I'Asie Centrale — mais on verra que les choses sont
la loin d’étre simples—, en Russie, dans les Balkans, dans
une grande partie des pays du champ migratoire turc, dont
la France, et en Amérique du Nord, puisque le fondateur du
mouvement est aujourd hui résident aux Etats-Unis. Mouve-
ment trés difficile a qualifier, 'auteur le souligne tout au long
du texte, musulman piétiste (?), islamiste politique radical,
adepte de la takiya ( ?), islamiste réformiste et moderniste
(?), & la recherche d’une voie que I'on pourrait qualifier de
musulman démocrate, a I'instar des chrétiens démocrates
allemands, comme cherche a le promouvoir le parti turc au
pouvoir AKP (?). La communauté — cemaat de Fethullah
Giilen, issue de la néo-confrérie nourdjou [nurcu], elle-méme
d’obédience naqgshibendi, I'un des quelques mouvements
turcs alliant Turcs et Kurdes dans une approche orthodoxe
sunnite de l'islam, mais fondée sur une lecture scientifique
du monde moderne — fait montre de prudence, de discré-
tion, de souplesse face a tous ses interlocuteurs, Turcs ou
étrangers, politiques, culturels ou éducatifs, mais aussi
d’une incomparable efficacité. Lauteur nous explique ainsi
quelles sont les implications économiques de la cemaat,
comme sa grande capacité a négocier avec les appareils
étatiques des pays nés de la dislocation de I'URSS. Plus que
d’autres, peut-&tre en avance sur d’autres cemaat turques
(Sdileymanci, Milli Gérii ...), les écoles de Fethullah Giilen
font le pari a long terme de I'éducation et de la formation
des enfants pour une société musulmane intégrée dans le
monde contemporain.

Louvrage de Bayram Balci s’organise autour de
sept chapitres, amenés par une introduction précisant
deés le départ la problématique d’ensemble : inscription du

mouvement — dés le départ qualifié d’inclassable — entre
|

I1l. HisTOIRE |

réformisme et fondamentalisme musulman, turquisme et
panturquisme, importance de la réflexion en cours sur le
role et la place de l'islam dans le débat politique des pays
de culture musulmane, méme — et peut-étre surtout — dans
un pays musulman laic comme la Turquie. Il se termine par
un utile glossaire et une utile chronologie, ainsi que par une
bibliographie que 'on pourrait juger trop courte, mais c’est
le parti pris de 'auteur qui s’en explique.

Le premier chapitre (« Les ambitions de la Turquie en
Asie Centrale », p.53-87) rappelle utilement les grandes
lignes de la politique turque en Asie Centrale, en majorité
peuplée de turcophones, oscillant entre des velléités de
grandeur retrouvée et une offre de bons offices entre Orient
et Occident, car vite confrontée aux réalités locales et a
ses propres contradictions. On comprend dés lors ce qui
sera exposeé et prouvé plus tard : si la société civile turque
fait preuve quant a elle d’une relative et discréte efficacité,
la Turquie n'a pas les moyens d’intervenir efficacement
en Asie Centrale (bien que s’étant donné des outils non
négligeables). Hormis les cercles spécialisés sur I'étude
de I'Eurasie turcophone, les lecteurs frangais connaissent
probablement assez mal Ihistoire des relations entre Turquie
ottomane, puis républicaine et Asie Centrale turcique, russe
depuis le XIx® siécle, puis soviétique. D’oul 'utilité de revenir
sur ces ambitions affichées, encouragées par certains pays
occidentaux — dont les Etats-Unis — et vite revues a la
baisse, de facon assez réaliste au demeurant.

Le second chapitre («Le mouvement nourdjou en
Turquie, de Said Nursi a Fethullah Giilen », p. 87-114) revient
sur la situation interne a la Turquie, sur la naissance de la
néoconfrérie de Said Nursi et Ia filiation entre la confrérie
[tarikat] nagshibendi, les Nurcu «historiques », et les
actuelles branches issues du mouvement, dont la cemaat
de Gilen (dite fethullah’cilar : les partisans de Fethullah)
est la principale.

Le chapitre troisieme (« La communauté de Fethullah
Giilen en Turquie : une organisation omniprésente marquée
par le charisme de son chef », p. 115-142) s’attache a décrire
les caractéristiques internes du mouvement, en grande
part fondé sur la personnalité a la fois charismatique et
ambigué de son fondateur, sur ses lignes stratégiques
(éducation-formation-socialisation, fort investissement
médiatique et utilisation sans arriére-pensée des nouvelles
technologies).

Les chapitres quatriéme (« Mode d’implantation des
lycées nourdjou en Asie Centrale », p. 143-178) et cinquiéme
(« Relais et réseaux des écoles nourdjou en Asie Centrale »,
p. 179-208) décrivent avec précision le fonctionnement,
I'organisation et I'inscription des écoles de la cemaat
dans les différentes républiques. C’est & la fois une affaire
interne (recrutement des enseignants, matiéres enseignées
et programmes, organisation de la journée, pédagogie, etc.)
et externe (comment entrer dans les bonnes graces de la
société locale, parfois farouchement jalouse de son identité

a peine retrouvée, comme I'Ouzbékistan).
|

BCAI 21 - 2005 30
BCAI 21 (2005) Balci Bayram : Missionnaires de I'lslam en Asie centrale. Les écoles turques de Fethullah Gllen, recensé par Stéphane de Tapia
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

Le sixiéme chapitre («Entre islam et turcité: le
message véhiculé par les disciples de F.G. », p.209-238)
analyse message et discours, tant dans le contexte turc
confronté aux nouvelles indépendances que dans celui du
long terme, puisque les sociétés turciques ont été agitées,
avant, pendant et aprés 1917, par de fortes interrogations
sur la place de l'islam dans une société moderne. Ainsi les
Djadids tatars et turkestanais avaient beaucoup réfléchi et
ceuvré dans le domaine éducatif.

Enfin, le septiéme chapitre (« Action étatique turque et
action nourdjou en Asie Centrale : rivalité et complémentari-
té », p.239-264) se penche sur le couple travaillant de facto
sur le terrain centrasiatique, formé par I'Etat républicain
laic officiellement kémaliste et la société civile turque — du
moins ses premiéres manifestations réelles —, société qui
combine conservatisme politique, islamisation « douce » ou
«modérée », libéralisme économique. Apparait ici un constat
déja établi dans I'émigration turque vers I'Europe, celui de
la collusion dynamique et instable entre acteurs publics et
acteurs privés, ici ministéres et ambassades, patronat et
investisseurs, religieux et politiques, avec une multitude de
passerelles entre les uns et les autres, souvent difficiles a
cerner pour les non connaisseurs de la société turque, ou
plus généralement des sociétés moyen-orientales.

On pourrait légitimement s’étonner que I'auteur n’en
vienne réellement au théme de sa recherche qu’a la page
143 (chapitre 4), mais ses allers-retours successifs entre
territoire turc et Asie Centrale sont en réalité fort utiles
pour bien comprendre un phénoméne certes discret, mais
d’une grande importance a la fois dans la vie sociale et
politique turque — la multiplication des écoles privées pour
pallier les déficiences du service public — et dans celles
des pays nouvellement indépendants, voire parfois ailleurs
(la multiplication des centres de formation nourdjous en
Europe pour les enfants d’immigrés). On comprend mieux
aussi «l'inclassabilité », selon les critéres occidentaux
des Sciences Politiques, du mouvement («un mouvement
inclassable », p. 22 sq., « une impossible définition du mou-
vement », p. 127 sq.); ce n’est pas un effet de style, mais
bien une réalité observée : un jeune étudiant de Strasbourg
en arrive aux mémes constats pour la France! La cemaat
est trés représentative des évolutions turques contempo-
raines, alliant logiques moyen-orientales traditionnelles et
inspirations européennes sur fond de nationalisme turc
exacerbé. On retrouve la les descriptions des partis, idéo-
logies et mouvements dits Vision Nationale [Milli Gériis],
Synthése turco-islamique [Tiirk-Islam Sentezil, Foyer des
Intellectuels [Aydinlar Ocadi... décrits par d’autres auteurs
comme Etienne Copeaux.

Tout I'art de Bayram Balci est de savoir rendre compte,
de fagon claire et précise, d’'un phénoméne que tout un
chacun s’accorde a juger inclassable et indéfinissable.
La clarté de I'exposé, la précision des données et des
descriptions ainsi qu’une lecture facile et agréable font

de cet ouvrage un livre passionnant sur un sujet a priori
|

sec et ardu. On 'y apprend et comprend les nuances qu’ap-
portent des notions turco-islamiques comme temsil — la
représentation —, hosgdrii — la tolérance — ou hizmet — le
service —face aux plus classiques feblig ou dava. Parler de
notions turco-islamiques peut surprendre dans la mesure
ou lislam turc est, Alévis et quelques rares chiites mis a
part, massivement de rites sunnites, en majorité hanafite
et chafiite, mais cet islam, au-dela de faits culturels et
historiques connus, est confronté depuis des décennies
a une forme de laicité particuliére (le kémalisme), qui I'a
obligé a renouveler nombre de pratiques et de notions. Le
développement d’une émigration massive, principalement
tournée vers I'Europe occidentale, de culture chrétienne
plus ou moins laicisée, a encore appuyé la question de la
cohabitation interreligieuse et, corollairement, du dialogue
interreligieux. Ainsi 'auteur de cette note, travaillant sur le
champ migratoire turc européen, a pu comprendre des faits
observés dans I'est de la France en suivant le cheminement
de la cemaat en Asie Centrale et en Turquie.

Le prosélytisme musulman est en Turquie sévérement
surveillé et contrdlé. En Europe, il est de facto trés minori-
taire et rarement le bienvenu. Le nationalisme turc a voulu
inféoder le fait religieux a la construction de IEtat-nation, ne
serait-ce qu’en créant une Présidence des Affaires Religieu-
ses (Diyanet) dépendant du Premier Ministre, et un véritable
clergé, fonctionnaires de I'Etat, formé dans des Facultés de
théologie (/lahiyat Fakdilteleri). Sans entrer dans le détail, on
sait que la suppression du califat (1924) précéde de peu
linterdiction des tarikat (1925), fort importantes dans la
religiosité turque, et méme l'interdiction de I'arabe dans les
mosquées : I'appel a la priere (ezan) sera obligatoirement
récité en turc jusqu’aux années 1950! Aussi des notions
comme feblig, dava, voire djihad (cihat), devront-elles passer
S0us une couverture plus morale que religieuse pour ne pas
attirer les foudres de la bureaucratie kémaliste et de I'ar-
mée, garante en dernier ressort de la laicité. On comprend
bien, avec Bayram Balci, comment Said Nursi — qui plus
est, d’origine kurde — et, plus tard, Feth’ullah Giilen ont di
composer avec cette situation de fait. C’est ainsi que des
notions comme le bon exemple / représentation (temsil), le
service (hizmet) rendu a la collectivité, la nation, la patrie,
la turcité, la tolérance (hosgdrii ou tolerans!), le dialogue
(dyalog: raison sociale de média, d’écoles, a Moscou,
Saint Petersburg et... Strasbourg), en d’autres termes une
conduite morale irréprochable montrant par conséquent la
supériorité de I'’homo islamicus prennent tout leur relief.
On est ici proche des valeurs protestantes américaines.
Tolerans et dyalog sont clairement des notions imposées
par I'environnement, qu'il soit chrétien laicisé majoritaire
ou kémaliste républicain. Le passage par le frangais plus
que par I'arabe ou un néologisme éztiirkce n'est sans doute
pas non plus un hasard.

Les buts ultimes de la cemaat restent pourtant, non
pas insaisissables, mais relativement obscurs pour tous les

observateurs: c’est alors affaire de conviction personnelle
|

BCAI 21 - 2005 31

BCAI 21 (2005) Balci Bayram : Missionnaires de I'lslam en Asie centrale. Les écoles turques de Fethullah Gllen, recensé par Stéphane de Tapia
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lll. HISTOIRE

pour faire confiance ou non a un mouvement de cette sorte
pour son avenir dans un islam contemporain rénové. Lautre
grand apport de Bayram Balci est de montrer comment la
société turque (Etat, acteurs économiques, mouvements
religieux...), a partir d'intéréts éventuellement divergents,
peut se retrouver en convergence sur des domaines précis,
comme la présence turque a I'étranger et le rayonnement
de la Turquie, avec pourtant peu d’atouts face aux gran-
des puissances occidentales. Mais ce rayonnement reste
malgré tout fragile et peut, a tout moment, se heurter a des
concurrents ayant des ambitions régionales : c’est déja le
cas de I'Ouzbékistan du Président Karimov.

Stéphane de Tapia
CNRS - Strasbourg

BCAI 21 - 2005 32

BCAI 21 (2005) Balci Bayram : Missionnaires de I'lslam en Asie centrale. Les écoles turques de Fethullah Gllen, recensé par Stéphane de Tapia
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



