
 BCAI 21 – 2005 30

III. HISTOIRE

Balci, Bayram, Missionnaires de l’Islam en Asie Centrale. Les écoles turques de Fethullah Gülen [Stéphane de Tapia]

BALCI Bayram, 
Missionnaires de l’Islam en Asie centrale.  
Les écoles turques de Fethullah Gülen

Istanbul, Institut français d’études anatoliennes, 
Paris, Maisonneuve & Larose (coll. Passé ottoman, 
présent turc), 2003. 304 p.

L’ouvrage de Bayram Balci est le produit d’une thèse de 
doctorat de Sciences Politiques. L’auteur, Français d’origine 
turque, a l’avantage d’être à la fois parfaitement turcophone 
et francophone, et aussi de bien connaître plusieurs langues 
turciques d’Asie Centrale, comme l’ouzbek et le kazakh, sans 
compter une connaissance de l’arabe dialectal de sa région 
d’origine en Turquie. Ce n’est pas la moindre des qualités, qui 
lui vaut ici de voyager dans toute l’Asie Centrale tout en re-
tournant aux sources du mouvement qu’il étudie (en Turquie) 
et en n’omettant pas quelques plus rares considérations sur 
le champ migratoire turc, particulièrement en France, l’un 
des lieux d’implantation de la communauté (djemaat, en turc 
cemaat) de Fethullah Gülen.

Car de quoi s’agit-il exactement? D’un mouvement 
aujourd’hui implanté en Turquie, son pays d’origine, dans 
toute l’Asie Centrale — mais on verra que les choses sont 
là loin d’être simples—, en Russie, dans les Balkans, dans 
une grande partie des pays du champ migratoire turc, dont 
la France, et en Amérique du Nord, puisque le fondateur du 
mouvement est aujourd’hui résident aux États-Unis. Mouve-
ment très difficile à qualifier, l’auteur le souligne tout au long 
du texte, musulman piétiste (?), islamiste politique radical, 
adepte de la takiya (?), islamiste réformiste et moderniste 
(?), à la recherche d’une voie que l’on pourrait qualifier de 
musulman démocrate, à l’instar des chrétiens démocrates 
allemands, comme cherche à le promouvoir le parti turc au 
pouvoir AKP (?). La communauté — cemaat de Fethullah 
Gülen, issue de la néo-confrérie nourdjou [nurcu], elle-même 
d’obédience naqshibendî, l’un des quelques mouvements 
turcs alliant Turcs et Kurdes dans une approche orthodoxe 
sunnite de l’islam, mais fondée sur une lecture scientifique 
du monde moderne — fait montre de prudence, de discré-
tion, de souplesse face à tous ses interlocuteurs, Turcs ou 
étrangers, politiques, culturels ou éducatifs, mais aussi 
d’une incomparable efficacité. L’auteur nous explique ainsi 
quelles sont les implications économiques de la cemaat, 
comme sa grande capacité à négocier avec les appareils 
étatiques des pays nés de la dislocation de l’URSS. Plus que 
d’autres, peut-être en avance sur d’autres cemaat turques 
(Süleymancı, Millî Görü�…), les écoles de Fethullah Gülen 
font le pari à long terme de l’éducation et de la formation 
des enfants pour une société musulmane intégrée dans le 
monde contemporain.

L’ouvrage de Bayram Balci s’organise autour de 
sept chapitres, amenés par une introduction précisant 
dès le départ la problématique d’ensemble: inscription du 
mouvement — dès le départ qualifié d’inclassable — entre 

réformisme et fondamentalisme musulman, turquisme et 
panturquisme, importance de la réflexion en cours sur le 
rôle et la place de l’islam dans le débat politique des pays 
de culture musulmane, même — et peut-être surtout — dans 
un pays musulman laïc comme la Turquie. Il se termine par 
un utile glossaire et une utile chronologie, ainsi que par une 
bibliographie que l’on pourrait juger trop courte, mais c’est 
le parti pris de l’auteur qui s’en explique.

Le premier chapitre («Les ambitions de la Turquie en 
Asie Centrale», p. 53-87) rappelle utilement les grandes 
lignes de la politique turque en Asie Centrale, en majorité 
peuplée de turcophones, oscillant entre des velléités de 
grandeur retrouvée et une offre de bons offices entre Orient 
et Occident, car vite confrontée aux réalités locales et à 
ses propres contradictions. On comprend dès lors ce qui 
sera exposé et prouvé plus tard: si la société civile turque 
fait preuve quant à elle d’une relative et discrète efficacité, 
la Turquie n’a pas les moyens d’intervenir efficacement 
en Asie Centrale (bien que s’étant donné des outils non 
négligeables). Hormis les cercles spécialisés sur l’étude 
de l’Eurasie turcophone, les lecteurs français connaissent 
probablement assez mal l’histoire des relations entre Turquie 
ottomane, puis républicaine et Asie Centrale turcique, russe 
depuis le XIXe siècle, puis soviétique. D’où l’utilité de revenir 
sur ces ambitions affichées, encouragées par certains pays 
occidentaux — dont les États-Unis — et vite revues à la 
baisse, de façon assez réaliste au demeurant.

Le second chapitre («Le mouvement nourdjou en 
Turquie, de Said Nursi à Fethullah Gülen», p. 87-114) revient 
sur la situation interne à la Turquie, sur la naissance de la 
néoconfrérie de Said Nursi et la filiation entre la confrérie 
[tarikat] naqshibendî, les Nurcu «historiques», et les 
actuelles branches issues du mouvement, dont la cemaat 
de Gülen (dite fethullah’çılar: les partisans de Fethullah) 
est la principale.

Le chapitre troisième («La communauté de Fethullah 
Gülen en Turquie: une organisation omniprésente marquée 
par le charisme de son chef», p. 115-142) s’attache à décrire 
les caractéristiques internes du mouvement, en grande 
part fondé sur la personnalité à la fois charismatique et 
ambiguë de son fondateur, sur ses lignes stratégiques 
(éducation-formation-socialisation, fort investissement 
médiatique et utilisation sans arrière-pensée des nouvelles 
technologies).

Les chapitres quatrième («Mode d’implantation des 
lycées nourdjou en Asie Centrale», p. 143-178) et cinquième 
(«Relais et réseaux des écoles nourdjou en Asie Centrale», 
p. 179-208) décrivent avec précision le fonctionnement, 
l’organisation et l’inscription des écoles de la cemaat 
dans les différentes républiques. C’est à la fois une affaire 
interne (recrutement des enseignants, matières enseignées 
et programmes, organisation de la journée, pédagogie, etc.) 
et externe (comment entrer dans les bonnes grâces de la 
société locale, parfois farouchement jalouse de son identité 
à peine retrouvée, comme l’Ouzbékistan).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Balci Bayram : Missionnaires de l’Islam en Asie centrale. Les écoles turques de Fethullah Gülen, recensé par Stéphane de Tapia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 31

III. HISTOIRE

Le sixième chapitre («Entre islam et turcité: le 
message véhiculé par les disciples de F.G.», p. 209-238) 
analyse message et discours, tant dans le contexte turc 
confronté aux nouvelles indépendances que dans celui du 
long terme, puisque les sociétés turciques ont été agitées, 
avant, pendant et après 1917, par de fortes interrogations 
sur la place de l’islam dans une société moderne. Ainsi les 
Djadids tatars et turkestanais avaient beaucoup réfléchi et 
œuvré dans le domaine éducatif.

Enfin, le septième chapitre («Action étatique turque et 
action nourdjou en Asie Centrale: rivalité et complémentari-
té», p. 239-264) se penche sur le couple travaillant de facto 
sur le terrain centrasiatique, formé par l’État républicain 
laïc officiellement kémaliste et la société civile turque — du 
moins ses premières manifestations réelles —, société qui 
combine conservatisme politique, islamisation «douce» ou 
«modérée», libéralisme économique. Apparaît ici un constat 
déjà établi dans l’émigration turque vers l’Europe, celui de 
la collusion dynamique et instable entre acteurs publics et 
acteurs privés, ici ministères et ambassades, patronat et 
investisseurs, religieux et politiques, avec une multitude de 
passerelles entre les uns et les autres, souvent difficiles à 
cerner pour les non connaisseurs de la société turque, ou 
plus généralement des sociétés moyen-orientales.

On pourrait légitimement s’étonner que l’auteur n’en 
vienne réellement au thème de sa recherche qu’à la page 
143 (chapitre 4), mais ses allers-retours successifs entre 
territoire turc et Asie Centrale sont en réalité fort utiles 
pour bien comprendre un phénomène certes discret, mais 
d’une grande importance à la fois dans la vie sociale et 
politique turque — la multiplication des écoles privées pour 
pallier les déficiences du service public — et dans celles 
des pays nouvellement indépendants, voire parfois ailleurs 
(la multiplication des centres de formation nourdjous en 
Europe pour les enfants d’immigrés). On comprend mieux 
aussi «l’inclassabilité», selon les critères occidentaux 
des Sciences Politiques, du mouvement («un mouvement 
inclassable», p. 22 sq., «une impossible définition du mou-
vement», p. 127 sq.); ce n’est pas un effet de style, mais 
bien une réalité observée: un jeune étudiant de Strasbourg 
en arrive aux mêmes constats pour la France! La cemaat 
est très représentative des évolutions turques contempo-
raines, alliant logiques moyen-orientales traditionnelles et 
inspirations européennes sur fond de nationalisme turc 
exacerbé. On retrouve là les descriptions des partis, idéo-
logies et mouvements dits Vision Nationale [Millî Görüs], 
Synthèse turco-islamique [Türk-Islam Sentezi], Foyer des 
Intellectuels [Aydınlar OcaÏı]… décrits par d’autres auteurs 
comme Étienne Copeaux.

Tout l’art de Bayram Balci est de savoir rendre compte, 
de façon claire et précise, d’un phénomène que tout un 
chacun s’accorde à juger inclassable et indéfinissable. 
La clarté de l’exposé, la précision des données et des 
descriptions ainsi qu’une lecture facile et agréable font 
de cet ouvrage un livre passionnant sur un sujet a priori 

sec et ardu. On y apprend et comprend les nuances qu’ap-
portent des notions turco-islamiques comme temsil — la 
représentation —, hosgörü — la tolérance — ou hizmet — le 
service — face aux plus classiques tebliÏ ou dava. Parler de 
notions turco-islamiques peut surprendre dans la mesure 
où l’islam turc est, Alévis et quelques rares chiites mis à 
part, massivement de rites sunnites, en majorité Ìanafite 
et chafiite, mais cet islam, au-delà de faits culturels et 
historiques connus, est confronté depuis des décennies 
à une forme de laïcité particulière (le kémalisme), qui l’a 
obligé à renouveler nombre de pratiques et de notions. Le 
développement d’une émigration massive, principalement 
tournée vers l’Europe occidentale, de culture chrétienne 
plus ou moins laïcisée, a encore appuyé la question de la 
cohabitation interreligieuse et, corollairement, du dialogue 
interreligieux. Ainsi l’auteur de cette note, travaillant sur le 
champ migratoire turc européen, a pu comprendre des faits 
observés dans l’est de la France en suivant le cheminement 
de la cemaat en Asie Centrale et en Turquie.

Le prosélytisme musulman est en Turquie sévèrement 
surveillé et contrôlé. En Europe, il est de facto très minori-
taire et rarement le bienvenu. Le nationalisme turc a voulu 
inféoder le fait religieux à la construction de l’État-nation, ne 
serait-ce qu’en créant une Présidence des Affaires Religieu-
ses (Diyanet) dépendant du Premier Ministre, et un véritable 
clergé, fonctionnaires de l’État, formé dans des Facultés de 
théologie (Ilâhiyat Fakülteleri). Sans entrer dans le détail, on 
sait que la suppression du califat (1924) précède de peu 
l’interdiction des tarikat (1925), fort importantes dans la 
religiosité turque, et même l’interdiction de l’arabe dans les 
mosquées: l’appel à la prière (ezan) sera obligatoirement 
récité en turc jusqu’aux années 1950! Aussi des notions 
comme tebliÏ, dava, voire djihad (cihat), devront-elles passer 
sous une couverture plus morale que religieuse pour ne pas 
attirer les foudres de la bureaucratie kémaliste et de l’ar-
mée, garante en dernier ressort de la laïcité. On comprend 
bien, avec Bayram Balci, comment Said Nursî — qui plus 
est, d’origine kurde — et, plus tard, Feth’ullah Gülen ont dû 
composer avec cette situation de fait. C’est ainsi que des 
notions comme le bon exemple / représentation (temsil), le 
service (hizmet) rendu à la collectivité, la nation, la patrie, 
la turcité, la tolérance (hosgörü ou tolerans!), le dialogue 
(dyalog: raison sociale de média, d’écoles, à Moscou, 
Saint Petersburg et… Strasbourg), en d’autres termes une 
conduite morale irréprochable montrant par conséquent la 
supériorité de l’homo islamicus prennent tout leur relief. 
On est ici proche des valeurs protestantes américaines. 
Tolerans et dyalog sont clairement des notions imposées 
par l’environnement, qu’il soit chrétien laïcisé majoritaire 
ou kémaliste républicain. Le passage par le français plus 
que par l’arabe ou un néologisme öztürkçe n’est sans doute 
pas non plus un hasard.

Les buts ultimes de la cemaat restent pourtant, non 
pas insaisissables, mais relativement obscurs pour tous les 
observateurs: c’est alors affaire de conviction personnelle 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Balci Bayram : Missionnaires de l’Islam en Asie centrale. Les écoles turques de Fethullah Gülen, recensé par Stéphane de Tapia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 21 – 2005 32

III. HISTOIRE

pour faire confiance ou non à un mouvement de cette sorte 
pour son avenir dans un islam contemporain rénové. L’autre 
grand apport de Bayram Balci est de montrer comment la 
société turque (État, acteurs économiques, mouvements 
religieux…), à partir d’intérêts éventuellement divergents, 
peut se retrouver en convergence sur des domaines précis, 
comme la présence turque à l’étranger et le rayonnement 
de la Turquie, avec pourtant peu d’atouts face aux gran-
des puissances occidentales. Mais ce rayonnement reste 
malgré tout fragile et peut, à tout moment, se heurter à des 
concurrents ayant des ambitions régionales: c’est déjà le 
cas de l’Ouzbékistan du Président Karimov.

Stéphane de Tapia 
CNRS - Strasbourg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 21 (2005) Balci Bayram : Missionnaires de l’Islam en Asie centrale. Les écoles turques de Fethullah Gülen, recensé par Stéphane de Tapia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



