| |. LANGUE €T UTTERATURE |

Nicholson Raynold Alleyne,
Literary History of the Arabs

Richmond, Curzon Press Ltd., 1995. xxxI + 506 p.

Il s’agit de la réimpression de la deuxiéme édition,
revue et corrigée, de I'Histoire littéraire des Arabes de
Nicholson, la premiere édition datant de 1903. Le livre est
composé d'une préface de I'auteur, d’une introduction et de
dix chapitres, suivis d’'un appendice, d’une bibliographie ne
comprenant que les ouvrages d’auteurs européens et d’'un
index. Le livre est congu comme un manuel s’adressant aux
étudiants et aux non-spécialistes et qualifié par I'auteur page
339, en contradiction avec le titre, comme un ouvrage « se
voulant une illustration de la pensée muhammadienne ». De
fait, il embrasse I'ensemble des aspects de I'histoire et de
la civilisation préislamique et islamique jusqu’au début du
XIX® siécle, «littéraire » étant pris, en 'occurrence, avec le
sens trés large de «lettres » au sens classique du terme.

Les trois premiers chapitres portent sur la période
préislamique. Dans le chapitre | sont passées en revue
successivement I'histoire de ce que Nicholson appelle
«les races primitives » (‘Ad, Tamiid, ‘Amalig), en faisant

place aux légendes les concernant, et I'« histoire » mou-

vementée des Arabes du Sud (Sabéens et Himyarites)
jusqu’a la mainmise des Abyssins sur le Yémen et le
régne d’Abraha, puis la transformation du pays en une
satrapie de la Perse du sassanide NuSirwan. Nicholson se
base sur les inscriptions sabéennes et sudarabiques alors
connues ainsi que sur les sources littéraires arabes (al-/kiil
de Hamdani; la gasida de Naswan b. Sa‘id al-Himyari, le
VIII® tome des Annales de Hamza al-Isfahani). Le chapitre
Il traite de I'histoire et des Iégendes des Arabes paiens,
des Lahmides de Hira et des Gassanides, en faisant état
des guerres de Basiis, de Dahis et Gabra’, ainsi qu'aux
légendes concernant la fondation de la Ka‘ba. Il comprend
une description du Higaz et une présentation du role des
Qurays et de La Mecque au Vi® siécle et se termine sur la
bataille de Du Qar. Dans le chapitre 1, Nicholson décrit
les us et les coutumes, ainsi que la religion des Arabes
de la Gahiliyya et présente la poésie préislamique dont
les mu‘allagat, accompagnées des «biographies» de
leurs auteurs, ainsi que les ouvrages principaux qui ont
conservé cette poésie (Mufaddaliyyat, Hamasa, Gamhara,
Kitab al-Agani). Il analyse le mode de transmission de cette
poésie et, dans ce cadre, le role des rawi, en général, et

de Hammad al-Rawiya, en particulier, ainsi que les con-

ditions de la collecte. La présentation de cette littérature
est ici, comme par la suite, accompagnée de nombreux
extraits traduits.

Le chapitre Iv est consacré au Prophéte et au Coran.
Y figure une analyse sur le mode de préservation du texte
coranique et une définition de la notion de hadit. Suivent
la présentation des sources permettant de reconstituer la
Ibiographie de Muhammad — Ibn Hisam, Wagidi, Ibn Sa‘d,

recueils de hadit (Buhari, Muslim), commentaires du Coran
(Tabari, Zamah$ari, Baydawi, Suyuti) — et la biographie
proprement dite du Prophéte depuis sa naissance a sa mort,
en passant par sa généalogie, son enfance, sa rencontre
avec le moine Bahira, les débuts de la révélation, les pre-
mieres conversions, I'hostilité des Qurays, I'émigration en
Abyssinie, la mort de Hadiga et d’Abu Talib, 'émigration
a Médine, le mi‘rag, 'époque médinoise, les débuts du
jeune Etat musulman, les batailles de Badr et d’Uhud et la
soumission de La Mecque. Le chapitre comprend également
une présentation succincte des sourates mekkoises et
médinoises, du contenu des enseignements du prophéte
et une analyse des antagonismes entre idéaux islamiques
et idéaux des Arabes paiens.

Le chapitre suivant passe en revue I'histoire des califes
«orthodoxes » en mettant I'accent sur les conquétes et en
faisant une large place aux califats de ‘Umar et de ‘Utman,
aux événements qui ont entouré la succession de ‘Ali et les
batailles et scissions qui se sont ensuivies avant de passer
en revue les califes omayyades depuis Mu‘awiya jusqu’a la
propagande abbasside et la fin de la dynastie. Dans ce ca-
dre, Nicholson rend compte des oppositions auxquelles les
califes se sont trouvés confrontés (Husayn et le massacre
de Kerbala; rébellion de Muhtar; rivalités entre Arabes du
Sud et du Nord), de leurs conquétes en Orient et en Espagne,
des réformes entreprises, notamment, par ‘Abd al-Malik,
ainsi que des mouvements religieux et politiques et de leurs
théories (harigites, Si‘ites, murgi‘ites, mu‘tazilites, ascétes
et premiers soufis), en insistant sur l'influence exercée sur
les Si‘ites par les Persans. Suit une présentation des poetes
(‘Umar b. Rabi‘a, a-Ahtal, Garir, Farazdag, Di a-Rumma) et
des prosateurs (‘Abid b. Sarya, Wahb b. Munabbih, Masa
b. ‘Ugba, Ibn Ishaq) de la période en question ainsi que la
mention du début de la collecte des hadit.

Les chapitres vI & vill sont consacrés a I'époque
abbasside : histoire politique (vi), poésie, littérature et
science (vii), orthodoxie, libre-pensée (free-thought) et
mysticisme (viir). Nicholson distingue deux périodes abbas-
sides: de Mansur a al-Watiq (754-847) ; de Mutawakkil a
la «décadence ». Pour ce qui est de la premiére période,
sont examinés successivement les régnes de Mansur
(révoltes en Perse orientale ; les Barmécides et leur chute),
de Harin al-Rasid, d’Amin et de Ma’'min, la montée des
dynasties indépendantes, l'introduction des mercenaires
turcs et le déclin du califat. En ce qui concerne la seconde
période, une large place est faite aux Samanides, Bliyides,
Gaznévides, Hamdanides, Fatimides et & la propagande
isma‘lite, aux Ayyubides et aux Seldjoukides, ainsi qu’au
probléme de la Su‘dbiyya et a ce que Nicholson appelle la
«premiére période de la libre pensée », suivie du triomphe
de l'orthodoxie. Lhistoire de I'Espagne musulmane a
laquelle un chapitre a part sera consacré par la suite n’est
ici que frolée.

Le chapitre suivant est consacré a la littérature

abbasside, a commencer par la poésie: querelle entre
|

BCAI 20 - 2004

BCAIl en ligne

15

BCAI 20 (2004) Nicholson Raynold Alleyne : Literary History of the Arabs, recensé par Heidi Toelle
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

Anciens et Modernes, caractéristiques de la nouvelle
poésie, présentation de cing poétes «typiques» (Muti
b. lyas, Abu Nuwas, Abu al-‘Atahiya, Mutanabbi, Abu
al-‘Ala’ al-Ma‘arri), ainsi que de quelques autres poétes
(Abd Tammam, Buhturi, Ibn al-Mu‘tazz, ‘Umar b. al-Farid,
Tugra’i, Busiri). Nicholson aborde ensuite la prose rimée
(Hamadani, Hariri), avant de consacrer une large place a
la littérature religieuse (Muwatta’, les collections de hadit
de Buhari, Muslim, Sigistani, Tirmidi, Nasa’i, Ibn Maga,
les ceuvres de Mawardi, Gazali, Ibn Hazm et Sahrastani),
ainsi qu’aux grammairiens et philologues de Basra et
Kufa (Abt ‘Ubayda, Asma‘). Il se penche ensuite sur
les prosateurs, en commengant par les représentants les
plus éminents de la prose littéraire (Ibn al-Mugaffa‘, lbn
Qutayba, Gahiz, Ibn ‘Abd Rabbih, Abii al-Farag, al-Isfahani,
Ta“alibi), puis passe en revue les historiens (Ibn Hisam,
Wagidi, Ibn Sa“d, Baladuri, Dinawari, Ya‘qubi, Tabari,
Mas‘udi, Ibn al-Atir) et les géographes (lbn Hurdadbih,
Istahri, Ibn Hawqal, Mugaddasi, Yaqut), enfin, aborde les
«sciences étrangéres » : traductions du grec, philosophes
(Kindi, Farabi, Ibn Sina), médecins, astronomes et ma-
thématiciens (al-Razi, Gabir b. Hayyan de Tarsus, Birtni)
et conclut son chapitre sur une présentation du Fihrist
d’Ibn al-Nadim.

Le chapitre vil présente et analyse les diverses
doctrines politico-religieuses qui ont été élaborées au
cours de la période abbasside : celles des mu‘tazilites et de
leurs opposants ; celles des Ihwan al-Safa’ et des Zindiq et
celles d’Abu al-Hasan al-AS‘ari, fondateur de la « théologie
scolastique » et de Gazali. La derniére partie du chapitre
est consacrée au développement du soufisme (Ma‘ruf
al-Karhi, Aba Sulayman al-Darani, Da al-Nan al-Misri) et de
Ses sources « étrangeres » (christianisme, néo-platonicisme,
gnose, ascétisme et philosophie religieuse des Indiens) et
se termine sur une présentation des ceuvres de Bayazid de
Bistam, ‘Umar b. al-Farid et Ibn ‘Arabi.

Au chapitre 1x, Nicholson revient en arriére pour pré-
senter sous le titre « Les Arabes en Europe », I'évolution d’al-
Andalus. Il passe en revue I'histoire politique de I'Espagne
musulmane — de ‘Abd al-Rahman aux mulik al-tawa’if ; des
Almoravides aux Almohades ; la Reconquista, les Nasrides
jusqu’a la chute de Grenade —, tout en présentant pour
chacune de ces périodes les poétes et prosateurs les plus
prestigieux (le musicien Ziryab, Mu’tamid, lbn Zaydan, Ibn
Hazm, Ibn Tufayl, Ibn Ru$d, Ibn al-Hatib), ainsi que les
nouveaux genres poétiques : zadal et muwassah. Enfin, une
place spéciale est réservée a Ibn Khaldoun. Le chapitre se
termine sur un bref apercu des Arabes en Sicile.

Le dernier chapitre, enfin, retrace a grands traits
I'histoire de I'Orient depuis I'invasion mongole jusqu’a la
fin du xvii® siécle. Nicholson brosse d’abord un tableau
général de la période, avant de donner un apergu sur
Iinvasion mongole et ses conséquences jusqu’a la bataille
de ‘Ayn Galdt. Aprés avoir précisé que I'arabe cesse d’étre

la langue officielle, Nicholson présente les Mamluks et
|

s'arréte sur le role des califes abbassides d’Egypte, avant de
présenter la littérature de 'époque, en commencant, comme
précédemment, par la poésie, notamment, «populaire »
(al-Hilli, muwasSah, zagal, dabayt, mawaliyya, kanwakan,
himaq, Sirbini). Suivent les biographes et historiens
(Ibn Hallikan, Magrizi, Suyati et quelques autres), une
présentation des Mille et une Nuits et du roman de ‘Antar,
les représentants de I'orthodoxie et du mysticisme (lbn
Taymiyya, Sa‘rani), enfin, les réformateurs (Muhammad
b. ‘Abd al-Wahhab, Sanusi) et le livre se termine sur des
considérations générales sur 'islam et son rapport a la
modernité.

On ne peut, tout d’abord, qu’étre impressionné par la
masse de savoir qui se profile derriére ce livre, écrit en un
anglais un peu désuet, mais dans un style vivant et agréa-
ble a lire. Les références aux sources arabes, ainsi qu’aux
travaux des orientalistes, notamment anglais et allemands,
sont constantes et le livre nous parait trés bien documenté,
étant donné I'état des connaissances de I'époque. On
notera, cependant, que les deux derniers chapitres sont
passablement lacunaires, ces lacunes pouvant étre dues
a I'état de la recherche au début du xx® siécle. On notera
également que I'histoire de I'Afrique du Nord est passée
complétement sous silence. Louvrage prouve en outre une
excellente connaissance de I'arabe, a en juger d’apres les
nombreux extraits traduits qui le parsément, qu’il s’agisse
de poémes ou de morceaux en prose.

Et pourtant et malgré la sympathie pour les peuples
dont il relate I'histoire et dont il présente la production
littéraire et intellectuelle que Nicholson laisse transpa-
raitre ici et 1a, 'auteur reste prisonnier de son époque,
en véhiculant une vision de la civilisation arabe, trés
répandue de son temps, mais a laquelle on ne saurait
souscrire. C’est ainsi que la notion de «race» parcourt
tout le livre : outre les « races primitives » déja citées, les
Lakhmides sont qualifiés de «race paienne et barbare »
(p.43). Ala page 214, Nicholson cite Dozy qui affirme que
les Si‘ites étaient fondamentalement une « secte persane »
et que «c’est précisément sur ce point que la différence
entre la race arabe qui aime la liberté et la race persane
accoutumée a une soumission d’esclaves apparait le
plus clairement »; et Nicholson lui-méme, p.280: «Les
différences raciales entre Arabes et Persans étaient si
aigués et si irréconciliables qu’on est étonné de voir ces
derniers s’arabiser parfaitement en peu de générations. »
En effet! On se demande comment cela a bien pu étre pos-
sible. Les Berbéres, de leur cOté, sont qualifiés de «race
rude et illettrée » (p.443). Enfin, il est dit a propos des
muwalladin ou renegados andalous, p. 408 : « En accord
avec le tempérament fervent et sombre qui les a toujours
caractérisées, ces races prenaient leur religion d’adoption
trés au sérieux. » C’est encore leur tempérament qui est a
I'origine de la difficulté des Arabes du désert a accepter
les nouveaux dogmes islamiques: « Les instincts conser-

vateurs et matérialistes (conservative and material) des
|

BCAI 20 - 2004

BCAIl en ligne

16

BCAI 20 (2004) Nicholson Raynold Alleyne : Literary History of the Arabs, recensé par Heidi Toelle
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE

peuples du désert se révoltérent contre une telle doctrine »
(p. 179). Aucun anthropologue, aucun historien ne sous-
crirait aujourd’hui a de telles affirmations.

Des jugements pour le moins anachroniques, depuis
lors battus en bréche par les médiévistes, concernent
également les hommes de pouvoir et la littérature.
Page 261 : le « bon » Hariin al-Rasid, celui des Mille et une
Nuits, «était en fait un tyran perfide et irascible que sa
capricieuse amabilité et son amour sincére de la musique
et des belles lettres ne rendent guere digne d’étre décrit
comme un grand monarque et un homme bon. Toutefois
nous devons lui concéder qu'il pratiquait a la perfection
le noble art du mécénat ». Et, a propose de la poésie,
p.286: «Loriginalité étant condamnée d’avance, ceux
qui désiraient I'approbation de cette Académie autoprocla-
mée » (il s'agit des « pédants instruits » du genre Halil b.
Ahmad et d’autres philologues) « furent obligés de perdre
leur temps et leur talent a reproduire minutieusement les
anciens chef-d’ceuvres et d’amuser des courtisans et des
citadins avec des images empruntées a la vie bédouine
qui n‘avaient aucun intérét, ni pour eux-mémes, ni pour
leur public ». Page 415, a propos de la poésie andalouse,
Nicholson revient sur cette vision des choses et affirme
que «les conventions paralysantes dont les lauréats
[sic] de Baghdad et d’Alep n’avaient pas pu s’émanciper
conservaient leur pleine force a Cordoue et a Séville ». Le
jugement positif porté sur la poésie d’Abu al-‘Atahiya n’en
démontre pas moins une certaine incompréhension de la
poésie arabe de I'époque : Abu al-‘Atahiya « a montré pour
la premiére et peut-étre derniére fois dans I'histoire de la
littérature arabe classique qu'’il était possible d’employer
un langage simple et ordinaire sans cesser d’étre poéte »
(p.299). Page 303, on lit: « Si Abli Nuwas présente I'image
effroyable d’une société corrompue et frivole, vouée aux
plaisirs, nous apprenons d’Abu al-‘Atahiya quelque chose
sur les sentiments religieux et les croyances qui ont
prévalu dans les classes moyennes [sic] et basses et les
ont conduites a une vision plus sérieuse et plus élevée
de la vie.» Page 308, Nicholson reprend un jugement
trés négatif sur la poésie de Mutanabbi, alors partagée
par de nombreux orientalistes. Enfin, la « poésie mystique
des Arabes est, dans I'ensemble, de loin inférieure a celle
des Persans ».

De facon générale, un certain européocentrisme est
omniprésent : ¢’est ainsi qu'il est a mainte reprise question
d’une « église muhammadienne » (p. ex., p.465) et de son
«clergé ». C’est ainsi que le terme ‘asabiya est traduit par
« patriotisme » (p. 440). C’est ainsi que, depuis Mutawakkil,
«tout mouvement rationaliste est absent en Islam ».

On ne sait donc que dire, car le livre a par ailleurs
d’'indéniables qualités et est construit de maniére trés
pédagogique. Cependant, on ne peut qu’hésiter avant de
le recommander aux étudiants, sauf a 'accompagner d’un
vaste commentaire sur I'idéologie qui caractérisait I'orienta-

lisme européen de I'époque de Nicholson. Une révision du
|

livre avant sa réédition se serait, selon nous, imposée, en
vue d’'une mise a jour a la fois des données historiques et
des jugements a I'emporte-piece auxquels un scientifique
de nos jours ne saurait sérieusement souscrire.

Heidi Toelle
Université Paris Ill

BCAI 20 - 2004

BCAIl en ligne

17

BCAI 20 (2004) Nicholson Raynold Alleyne : Literary History of the Arabs, recensé par Heidi Toelle
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



