
 BCAI 20 – 2004 111

V. ARTS ET ARCHÉOLOGIEV. ARTS ET ARCHÉOLOGIE

Heyberger Bernhard et NAEF Sylvia, La multiplication des images en pays d’Islam: de l’estampe à la télévision (17e – 21e siècle) [Marianne Barrucand]

Heyberger Bernhard et Naef Sylvia,
La multiplication des images en pays 
 d’Islam: de l’estampe à la télévision 
(XVII(XVII( e - XXIe siècle)

Würzburg, Orient-Institut Istanbul, Ergon Verlag, 
2003 (Istanbuler Texte und Studien, 2). 
328 p., nombreuses ill.

Les Actes du colloque Images: fonctions et langages. 
L’incursion de l’image moderne dans l’Orient musulman 
et sa périphérie (Université du Bosphore, Istanbul, mars 
1999) offrent 16 contributions regroupées en trois parties 
et précédées d’une introduction – quatre pages denses et 
concises – de Klaus Kreiser (seul texte en allemand du 
volume, qui ne comporte par ailleurs que des articles en 
français et en anglais). Cette introduction met d’emblée 
en exergue la variété et la richesse du domaine traité, des 
couvents libanais d’il y a trois siècles jusqu’aux émissions 
de chaînes satellitaires de l’actualité la plus récente, do-
maine qui englobe des analyses des effets de l’iconophobie 
traditionnelle de l’islam aussi bien que des recherches sur 
l’instrumentalisation moderne de l’image par les pouvoirs 
en place, qu’ils soient religieux ou politiques ou tous deux 
en même temps. 

La première partie du livre, intitulée «Images saintes, 
images populaires», commence par deux textes consacrés 
à des minorités chrétiennes en Orient; le premier présente 
leur attitude face à la peinture occidentale aux XVIIe et 
XVIIIe s. (Carsten Walbiner), le second est une étude de 
l’évolution du statut, du rôle, des thèmes et des formes de 
l’image peinte dans les communautés chrétiennes en Syrie 
et au Liban (Bernard Heyberger). Catherine Mayeur-Jaouen 
apporte ensuite une analyse fine des transformations de 
l’iconographie des images de dévotion dans l’Égypte mo-
derne, chez les Coptes et chez les musulmans. L’éclosion 
actuelle de l’imagerie sacrale musulmane, évidente par la 
multiplication de photographies de saints, semble liée aux 
réformes du soufisme, dont une des tendances est de rejeter 
le surnaturel en faveur d’une historicité plus ancrée dans 
la réalité; le renouveau religieux des communautés coptes, 
vers la fin des années 1950, s’accompagne, lui aussi, d’une 
reviviscence de l’imagerie sacrée qui apporte des thèmes 
hagiographiques nouveaux, soutenue par une diffusion 
abondante et bon marché. Jürgen Wasim Frembgen juxta-
pose, identifie et explique huit images indo-pakistanaises 
de dévotion d’époque moderne, qui ont pour thème une as-
semblée de six soufis, silsila incluant ©Abd al-Qædir al-Íîlænî
et cinq saints Chishti. La comparaison entre deux groupes 
de posters modernes, l’un iranien, l’autre indo-pakistanais, 
posters qui représentent la bataille de Kerbala, donne lieu 
à des remarques intéressantes sur l’iconographie shiite 
actuelle (Micheline Centlivres-Demont); cette contribution 
est suivie d’une analyse des fonctions d’une imagerie po-
pulaire utilisant des thèmes religieux anciens au bénéfice 

de leaders politiques actuels, en l’occurrence il s’agit de 
Saddam Hussein, Ahmad Shah Massoud et Benazir Bhutto 
(Pierre Centlivres).

La deuxième partie du volume, «Images et mo-
dernité», commence par l’historique de l’émergence et 
de la diffusion en Turquie, d’images figuratives de style 
occidental, depuis le XVIIIe siècle jusqu’à la fin de l’Empire 
ottoman; l’auteur, Johann Strauss, accorde une attention 
particulière à l’apparition plutôt timide, au XVIIIe s, de 
la peinture de chevalet, puis aux illustrations de livres 
imprimés et de périodiques, à la photographie, à la carte 
postale et finalement au cinéma; le rôle des minorités 
chrétiennes paraît considérable dans cette évolution. Duygu 
Köksal, ensuite, analyse l’hebdomadaire turc Yeni Adam 
des années 1930-1940 afin de mettre en valeur l’activité 
d’une intelligentsia républicaine échappant à la main-mise 
étatique à première vue omniprésente; cette élite, où le 
rôle d’Ismail Hakkim Baltac¬oÏlu semble dominant, a su 
créer des pôles d’un véritable pluralisme artistique. Sous 
un titre qui fait rêver, «Le ciel postiche nous appartient à 
tous», Timour Muhidine présente les formes variées que la 
Turquie imprime au surréalisme pendant la seconde moitié 
du XXe s. Les deux contributions suivantes sont consacrées 
au Proche-Orient arabe: c’est d’une part une étude de la 
place que tient l’image figurative dans les intérieurs libanais 
depuis le XIXe s. (Saleh M. Barakat), et c’est d’autre part 
la présentation, par Silvia Naef, du paradoxe des peintres 
des grands centres urbains du Proche-Orient, à la fin du 
XIXe et pendant la première moitié du XXe s. En effet, ces 
peintres pratiquaient un art qui se voulait «occidental» et 
«moderne», et qui était cependant aux antipodes de tout 
courant occidental contemporain et moderniste, leur art 
étant marqué, bien au contraire, par l’académisme le plus 
pompier, enseigné dans les centres occidentaux choisis par 
les instances officielles comme lieux d’apprentissage pour 
les peintres arabes.

La dernière partie de l’ouvrage, «L’image dans les mé-
dia: presse, cinéma, télévision» commence par l’analyse de 
caricatures ayant pour thème le juif, parues dans deux revues 
turques (Akbabaturques (Akbabaturques (  et Karikatür) dans les années 1930-1940. 
Depuis fort longtemps, le topos général,  littéraire et pictural, 
du «Juif d’Istanbul» était devenu, dans la société turque, le 
symbole de sa propre tolérance vis-à-vis des minorités; mais, 
malgré le souci du gouvernement turc de rester en dehors des 
troubles européens, ces années marquent un durcissement 
net vis-à-vis de toutes les minorités et particulièrement celle 
des juifs, durcissement qui s’exprime clairement dans ces 
dessins; le juif, moqué d’habitude sous le thème de l’avarice 
innée, devint alors, sous l’influence nazie et dans le marasme 
économique à partir de 1941, véritable bouc émissaire de 
tous les maux et victime d’une propagande antisémite vio-
lente (Laurent Mallet).

Jean-Michel Frodon, journaliste et essayiste, postulant 
des liens entre communautés nationales et production 
cinématographique, conclut assez logiquement qu’il 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Heyberger Bernhard et Naef Sylvia : La multiplication des images en pays d’Islam: de l’estampe à la télévision (XVIIe - XXIe siècle), recensé par
Marianne Barrucand
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 20 – 2004 112

V. ARTS ET ARCHÉOLOGIEV. ARTS ET ARCHÉOLOGIE

n’existe pas, à ce jour, de «cinéma arabe». Les origines du 
cinéma turc (Nicolas Monceau), et «l’image morale dans 
le cinéma iranien» (Agnès Devictor) mettent en lumière 
les articulations historiques, sociologiques et politiques de 
l’évolution du cinéma, pendant la fin du règne ottoman pour 
la Turquie, dans la République des mollahs pour l’Iran. Le 
livre s’achève sur une contribution de Stéphane de Tapia, 
qui renverse la perspective générale du volume – l’intrusion 
et l’évolution de l’image figurée d’origine occidentale dans 
l’Orient islamique – pour présenter l’image «musulmane» 
dans «l’Occident chrétien», à savoir la consommation par 
les communautés d’immigrés musulmans de films télévisés 
et la production de ceux-ci; l’auteur se limite au cas des 
immigrés turcs et à la production de films par des chaînes 
liées à la République turque; il conclut, d’une part, à la 
difficulté d’un contrôle efficace de la télévision satellitaire 
et donc au choix que garde le consommateur entre des 
programmes de niveau intellectuel très divers, et, d’autre 
part, à la vitalité de courants idéologiques multiples et 
contradictoires en Turquie même, loin du discours unique 
des régimes totalitaires, courants qui s’expriment par des 
émissions réceptionnées parmi les immigrés en Europe 
occidentale.

En conclusion, ce volume intéressera certainement 
l’historien d’art, mais ne prétend nullement être un livre 
d’histoire de l’art, dont les catégories habituelles cèdent ici 
le pas à des questionnements propres à l’histoire sociale 
et économique, à l’histoire des idées et à la politologie. La 
perspective d’ensemble, combinant des espaces démesurés 
et une durée considérable, peut paraître «européocentriste», 
mais elle démontre plutôt, je pense, que l’image figurée 
n’est pas finalement l’expression majeure de la créativité 
artistique des sociétés étudiées ici. Le volume est riche, 
intéressant et bien illustré, et sa perspective générale 
permet de mieux comprendre les fonctions et les formes 
de l’éclosion si surprenante de l’imagerie figurative dans le 
monde islamique actuel.

Marianne Barrucand
Université Paris IV

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Heyberger Bernhard et Naef Sylvia : La multiplication des images en pays d’Islam: de l’estampe à la télévision (XVIIe - XXIe siècle), recensé par
Marianne Barrucand
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



