
 BCAI 20 – 2004 99

V. ARTS ET ARCHÉOLOGIEV. ARTS ET ARCHÉOLOGIE

Caiozzo Anna, Images du ciel d’Orient au Moyen Âge [Sophie Makariou]

Caiozzo Anna, 
Images du ciel d’Orient au Moyen Âge

Paris, Presses universitaires de Paris-Sorbonne, 
2003. 485 p. 24 pl. couleurs. 

L’ouvrage d’Anna Caiozzo est une somme. Tiré d’une 
thèse soutenue sous la direction de Marianne Barrucand, 
il en reprend l’essentiel du contenu. Il se divise, après une 
introduction, en quatre parties: «le ciel de l’astronome» 
(p. 29-109); «le ciel de l’astrologue» (p. 111-229); «le 
triomphe du zodiaque astrologique et des planètes asso-
ciées dans les encyclopédies et les ouvrages de vulgarisa-
tion» (p. 233-316); enfin une quatrième courte partie est 
dédiée au «ciel du magicien et du sorcier» (p. 319-345). 
L’ouvrage est suivi d’une abondante bibliographie ainsi 
que de nombreuses annexes sous la forme de tableaux 
synthétisant les variations iconographiques des signes et 
des signes associés aux planètes, pour l’essentiel. Enfin 
un index général et une très riche illustration graphique 
insérée au fil du texte (dessins dûs à Reza Tabatabaï) font 
de l’ouvrage d’Anna Caiozzo un outil tout à fait précieux. 
On regrettera cependant l’absence d’un glossaire qui aurait 
permis d’éviter des redites et aurait utilement complété ce 
qui deviendra, à n’en pas douter, un ouvrage de référence 
sur le sujet.

On est impressionné par la colossale somme de 
 connaissances et d’érudition mise en œuvre par l’auteur. 
Anna Caiozzo a en effet mené une enquête serrée sur les 
sources possibles et les antécédents probables de l’icono-
graphie astronomique, astrologique et, pour finir, magique 
des constellations, et, dans les deux derniers cas, des 
planètes. La division de l’ouvrage réexaminant chacune des 
douze constellations du zodiaque successivement sous des 
fonctions différentes amène inévitablement à des répétitions 
et on lit ainsi, à plusieurs reprises, de longues et minutieu-
ses – voire fastidieuses - descriptions de chacun des signes. 
L’exemple le plus frappant apparaît dans la troisième partie 

– qui aurait beaucoup gagné à être substantiellement rac-
courcie – où sont passées en revue et par le menu les unes 
après les autres pas moins de douze versions des ©AÏæ’ib 
al-Ma≈lºqæt de al-Ma≈lºqæt de al-Ma≈lºqæt Qazwînî ainsi que deux des TuÌfæt al-flaræ’ib
(p. 275-287). Or, la présence des annexes, résumant le 
compendium iconographique, rendait parfaitement possible 
une lecture synthétique qui aurait évité une reprise dans 
les pages suivantes du même ensemble décortiqué, cette 
fois-ci, par signe zodiacal (p. 287-311). En outre, dans les 
pages 287 à 311 sont reprises à l’envi les connaissances 
sur la genèse iconographique du signe, et une longue des-
cription – par exemple du soleil – qui ne s’impose plus après 
288 pages. On relèvera ici un détail troublant: le recours 
à peu près systématique à l’appellation de «Harraniens» 
pour désigner ceux que les sources islamiques nomment 
les Sabéens, en particulier, il est vrai, ceux de Harran. Ce 
trait contribue à insinuer le sentiment d’une étrangeté quant 

au domaine considéré – l’Orient islamique – que renforce 
l’analyse trop détaillée des iconographies antérieures à 
l’Islam. Le lecteur finit par éprouver le sentiment que l’objet 
central de l’ouvrage n’est pas le monde islamique médiéval, 
mais bien plutôt une très vaste et savante fresque, sous 
forme de bilan, de l’iconographie des astres et des étoiles 
en Orient. Car une des servitudes de l’historien est de s’in-
terroger sur la constitution des sens, ce qui forme l’histoire, 
sur la possibilité de circulation de ces sens. Ainsi, invoquer 
telle ou telle tablette cunéiforme ou tel kudurru kassite ne 
résout pas le problème de la transmission des données 
supposées servir de socle et produit tout au mieux une 
impression d’anhistoricisme assez troublante. Le cunéi-
forme –  rappelons-le – ne sera déchiffré qu’au XIXe siècle. 
L’auteur cependant s’appuie – et cela était suffisant – sur 
une vaste et solide connaissance d’un très grand nombre 
de sources en arabe, en persan, mais aussi en latin – en 
particulier pour les textes non conservés dans leur version 
arabe, tel le Picatrix du XIe siècle. Et ce socle d’érudition 
emporte la conviction dans l’entreprise d’Anna Caiozzo. Elle 
établit bien l’apport décisif du grand ouvrage d’al-∑ºfî, le 
Kitæb Òuwar al-kawækib (description des étoiles fixes) dont 
toute l’iconographie astronomique du monde islamique 
procède. Elle insiste à juste titre sur les nouveautés que 
représente le dédoublement des figures des constellations 
(sur le globe et dans le ciel) accostées de l’indication des 
1 022 étoiles des 48 constellations de Ptolémée, chacune 
étant portée sur les figures avec l’indication de son rang 
dans la constellation (Alpha du Centauredans la constellation (Alpha du Centauredans la constellation ( , par exemple, pour 
l’étoile de plus grande magnitude dans cette constellation) 
et parfois de son nom (fam al-Ìºt, la bouche du Poisson). 
C’est une très solide connaissance des manuscrits qui est 
ici mise en œuvre et cela s’impose dans l’ensemble de 
l’ouvrage.

La fréquentation assidue du Daqæ’iq al-Ìaqæ’iq (Ms. 
BnF pers. 174) donne quelques pages très brillantes dans 
une quatrième partie que l’on aurait aimé plus développée; 
elle est consacrée à des aspects peu connus du «ciel des 
magiciens». On peut aussi signaler les quelques belles 
pages sur la clepsydre d’al-Íazarî (p. 98-105). En revanche 
la connaissance des objets est beaucoup moins sûre, alors 
que l’auteur insiste sur l’importance de la production de 
métaux incrustés où apparaît l’iconographie du zodiaque 
astrologique. On ne citera qu’un seul exemple; on déplore 
que la pièce clef d’une série d’aiguières du Khurassan, celle 
de Tiflis, seule datée, de 1181, soit ignorée. Dans l’ensem-
ble, le corpus – qui n’est pas ici réellement constitué – de 
métaux à iconographie astrologique est traité comme un 
seul bloc. On ne peut considérer sans nuance la production 
khurassanienne de la fin du XIIe siècle où la maîtrise icono-
graphique apparaît certaine, celle de la Jezireh qui révèle 
déjà des inflexions – et enfin les avatars de l’iconographie 
astrologique dans l’art du métal mamelouk. L’aiguière 
du Louvre, datée de 1309, aurait mérité un examen plus 
critique, tout comme la boîte aux planètes, mamelouke, de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Caiozzo Anna : Images du ciel d’Orient au Moyen Âge, recensé par Sophie Makariou
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 20 – 2004 100

V. ARTS ET ARCHÉOLOGIEV. ARTS ET ARCHÉOLOGIE

la même collection et la prise en compte du fait que les 
figures en avaient toutes été réincrustées. C’est un point 
capital qui semble assez négligé, alors que selon Anna 
Caiozzo – et nous partageons son avis – «il est probable 
que l’iconographie du zodiaque et des planètes ait été 
reproduite dans les ouvrages persans des XIVe et XVe siècle 
par l’entremise des métaux» (p. 272). Les métaux incrustés 
n’apparaissent pour l’essentiel que dans les pages 199-200 
et 222. Ils peuvent pourtant peut-être répondre en partie à 
une interrogation suscitée tout au long du livre: la raison 
du divorce entre les indications iconographiques données 
par les ouvrages – celui d’Abº Ma‡’ar al-Bal≈î en particulier 

– et ce qui se donne à voir dans les manuscrits eux-mêmes 
et sur les métaux. Il y a de toute évidence une autre fabri-
que de l’image. L’art de dinandiers initiés – initiation que 
confère la participation à un savoir ésotérique, la maîtrise 
du feu et d’éléments issus des entrailles de la terre et de 
leur transmutation – était peut-être le début d’une réponse; 
d’autres sources étaient alors peut-être à envisager, comme 
les lapidaires qui ne sont que succinctement évoqués.

Il demeure de la lecture de l’ouvrage d’Anna Caiozzo 
le sentiment qu’elle ouvre là une magnifique voie de recher-
che, ardue mais captivante, et que pour mener à bien cette 
entreprise il faut avoir, comme l’auteur, une patience, une 
humilité et une énergie qui forcent le respect. 

Sophie Makariou
Musée du Louvre

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Caiozzo Anna : Images du ciel d’Orient au Moyen Âge, recensé par Sophie Makariou
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



