| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

Caiozzo Anna, A
Images du ciel d’Orient au Moyen Age

Paris, Presses universitaires de Paris-Sorbonne,
2003. 485 p. 24 pl. couleurs.

Louvrage d’Anna Caiozzo est une somme. Tiré d’'une
thése soutenue sous la direction de Marianne Barrucand,
il en reprend I'essentiel du contenu. Il se divise, aprés une
introduction, en quatre parties: «le ciel de I'astronome »
(p.29-109); «le ciel de I'astrologue» (p.111-229); «le
triomphe du zodiaque astrologique et des planétes asso-
ciées dans les encyclopédies et les ouvrages de vulgarisa-
tion» (p.233-316); enfin une quatriéme courte partie est
dédiée au «ciel du magicien et du sorcier» (p. 319-345).
Louvrage est suivi d’'une abondante bibliographie ainsi
que de nombreuses annexes sous la forme de tableaux
synthétisant les variations iconographiques des signes et
des signes associés aux planétes, pour I'essentiel. Enfin
un index général et une trés riche illustration graphique
insérée au fil du texte (dessins diis a Reza Tabatabai) font
de l'ouvrage d’Anna Caiozzo un outil tout a fait précieux.
On regrettera cependant 'absence d’un glossaire qui aurait
permis d’éviter des redites et aurait utilement complété ce
qui deviendra, a n’en pas douter, un ouvrage de référence
sur le sujet.

On est impressionné par la colossale somme de
connaissances et d’érudition mise en ceuvre par l'auteur.
Anna Caiozzo a en effet mené une enquéte serrée sur les
sources possibles et les antécédents probables de I'icono-
graphie astronomique, astrologique et, pour finir, magique
des constellations, et, dans les deux derniers cas, des
planétes. La division de I'ouvrage réexaminant chacune des
douze constellations du zodiaque successivement sous des
fonctions différentes améne inévitablement & des répétitions
et on lit ainsi, a plusieurs reprises, de longues et minutieu-
ses — voire fastidieuses - descriptions de chacun des signes.
Lexemple le plus frappant apparait dans la troisiéme partie

— qui aurait beaucoup gagné a étre substantiellement rac-
courcie — ol sont passées en revue et par le menu les unes
apres les autres pas moins de douze versions des ‘Aga’ib
al-Mahldqat de Qazwini ainsi que deux des Tuhfat al-Gard’ib
(p.275-287). Or, la présence des annexes, résumant le
compendium iconographique, rendait parfaitement possible
une lecture synthétique qui aurait évité une reprise dans
les pages suivantes du méme ensemble décortiqué, cette
fois-ci, par signe zodiacal (p.287-311). En outre, dans les
pages 287 a 311 sont reprises a I'envi les connaissances
sur la genese iconographique du signe, et une longue des-
cription — par exemple du soleil — qui ne s'impose plus aprés
288 pages. On relévera ici un détail troublant: le recours
a peu pres systématique a I'appellation de «Harraniens »
pour désigner ceux que les sources islamiques nomment
les Sabéens, en particulier, il est vrai, ceux de Harran. Ce

trait contribue a insinuer le sentiment d’une étrangeté quant
|

au domaine considéré — I'Orient islamique — que renforce
l'analyse trop détaillée des iconographies antérieures a
I'lslam. Le lecteur finit par éprouver le sentiment que I'objet
central de 'ouvrage n’est pas le monde islamique médiéval,
mais bien plutdt une trés vaste et savante fresque, sous
forme de bilan, de I'iconographie des astres et des étoiles
en Orient. Car une des servitudes de I'historien est de s'in-
terroger sur la constitution des sens, ce qui forme I'histoire,
sur la possibilité de circulation de ces sens. Ainsi, invoquer
telle ou telle tablette cunéiforme ou tel kudurru kassite ne
résout pas le probléme de la transmission des données
supposées servir de socle et produit tout au mieux une
impression d’anhistoricisme assez troublante. Le cunéi-
forme — rappelons-le — ne sera déchiffré qu’au xix® siécle.
L’auteur cependant s’appuie — et cela était suffisant — sur
une vaste et solide connaissance d’un trés grand nombre
de sources en arabe, en persan, mais aussi en latin — en
particulier pour les textes non conservés dans leur version
arabe, tel le Picatrix du xI® siécle. Et ce socle d’érudition
emporte la conviction dans I'entreprise d’Anna Caiozzo. Elle
établit bien I'apport décisif du grand ouvrage d’al-Stfi, le
Kitab suwar al-kawakib (description des étoiles fixes) dont
toute I'iconographie astronomique du monde islamigque
procede. Elle insiste a juste titre sur les nouveautés que
représente le dédoublement des figures des constellations
(sur le globe et dans le ciel) accostées de l'indication des
1022 étoiles des 48 constellations de Ptolémée, chacune
étant portée sur les figures avec l'indication de son rang
dans la constellation (Aljpha du Centaure, par exemple, pour
I'étoile de plus grande magnitude dans cette constellation)
et parfois de son nom (fam al-hiit, la bouche du Poisson).
C’est une trés solide connaissance des manuscrits qui est
ici mise en ceuvre et cela s’impose dans I'ensemble de
l'ouvrage.

La fréquentation assidue du Daqa’iq al-haqa’iq (Ms.
BnF pers. 174) donne quelques pages trés brillantes dans
une quatriéme partie que I'on aurait aimé plus développée ;
elle est consacrée a des aspects peu connus du « ciel des
magiciens ». On peut aussi signaler les quelques belles
pages sur la clepsydre d’al-Gazari (p. 98-105). En revanche
la connaissance des objets est beaucoup moins sdre, alors
que l'auteur insiste sur 'importance de la production de
métaux incrustés ou apparait I'iconographie du zodiaque
astrologique. On ne citera qu’un seul exemple ; on déplore
que la piece clef d’'une série d’aiguiéres du Khurassan, celle
de Tiflis, seule datée, de 1181, soit ignorée. Dans I'ensem-
ble, le corpus — qui n’est pas ici réellement constitué — de
métaux a iconographie astrologique est traité comme un
seul bloc. On ne peut considérer sans nuance la production
khurassanienne de la fin du xii° siécle ou la maitrise icono-
graphique apparait certaine, celle de la Jezireh qui révele
déja des inflexions — et enfin les avatars de I'iconographie
astrologique dans I'art du métal mamelouk. Laiguiére
du Louvre, datée de 1309, aurait mérité un examen plus

critique, tout comme la boite aux planétes, mamelouke, de
|

BCAI 20 — 2004 99
BCAI 20 (2004) Caiozzo Anna : Images du ciel d’Orient au Moyen Age, recensé par Sophie Makariou

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE

la méme collection et la prise en compte du fait que les
figures en avaient toutes été réincrustées. C’est un point
capital qui semble assez négligé, alors que selon Anna
Caiozzo — et nous partageons son avis — « il est probable
que liconographie du zodiaque et des planétes ait été
reproduite dans les ouvrages persans des xIv® et Xve siécle
par I'entremise des métaux » (p. 272). Les métaux incrustés
n’apparaissent pour I'essentiel que dans les pages 199-200
et 222. lIs peuvent pourtant peut-étre répondre en partie a
une interrogation suscitée tout au long du livre ; a raison
du divorce entre les indications iconographiques données
par les ouvrages — celui d’Abu Ma$’ar al-Balhi en particulier
— et ce qui se donne a voir dans les manuscrits eux-mémes
et sur les métaux. Il y a de toute évidence une autre fabri-
que de I'image. Lart de dinandiers initiés — initiation que
confére la participation a un savoir ésotérique, la maitrise
du feu et d’éléments issus des entrailles de la terre et de
leur transmutation — était peut-étre le début d’une réponse ;
d’autres sources étaient alors peut-étre a envisager, comme
les lapidaires qui ne sont que succinctement évoqués.

[l demeure de la lecture de I'ouvrage d’Anna Caiozzo
le sentiment qu’elle ouvre la une magnifique voie de recher-
che, ardue mais captivante, et que pour mener a bien cette
entreprise il faut avoir, comme I'auteur, une patience, une
humilité et une énergie qui forcent le respect.

Sophie Makariou
Musée du Louvre

BCAI 20 - 2004 100
BCAI 20 (2004) Caiozzo Anna : Images du ciel d’Orient au Moyen Age, recensé par Sophie Makariou
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



