
IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIEIV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

 BCAI 20 – 2004 95

PRUVOST Lucie, Femmes d’Algérie (Société, famille et citoyenneté) [Maurice Borrmans]

Pruvost Lucie, 
Femmes d’Algérie 
(Société, famille et citoyenneté)

Alger, Casbah Éd., 2002. 367 p.

Ce livre courageux d’une experte en droit qui a fait 
ses études supérieures à Tunis et enseigne tant à Alger 
qu’à Rome entend fournir une excellente documentation 
quant à l’état actuel de la législation algérienne en matière 
de droit familial, puisque le Code de la famille, promulgué 
le 9 juin 1984, y est toujours l’objet de bien des débats. 
On lui doit déjà trois mémoires intitulés L’adoption dans le 
droit tunisien (1973, 98 p.), La prostitution des mineures 
en Tunisie (1973, 362 p.) et Le statut juridique du mineur 
en Tunisie (1975, 162 p.), ainsi qu’une thèse de doctorat 
sur L’établissement de la filiation en droit tunisien (1977, 
2 vol., 538 p.). Préfacé par Mohamed Charfi, qui fut long-
temps professeur à la faculté de droit de Tunis et ministre 
tunisien de l’Éducation et des Sciences de 1989 à 1994, et 
présenté par M. Haddab, l’ouvrage est dédié «aux femmes 
d’Algérie et à tous ceux et celles qui, en Algérie, travaillent 
à la modernisation du code de la famille». Il est divisé en 
trois parties et offre une conclusion qui interroge l’avenir 
et précède une riche bibliographie (p. 351-361).

La première partie, «Parmi ses signes, Dieu a créé 
pour vous des épouses», tente une approche exégétique 
et théologique du rapport des sexes et de la mission de 
la famille. Le chapitre I, «Homme et femme tirés d’un être 
unique» (p. 35-50) pose deux questions: Femme tirée de 
l’homme? Femmes et hommes égaux devant Dieu? Se 
fondant sur de nombreux passages du Coran et de la sunna
et se référant à l’exégèse discutable de Hassan Riffat, l’A. 
insiste sur «la commune humanité» de tous, car «à œuvre 
semblable, semblable rétribution», même s’il s’agit d’une 
«égalité pour l’autre vie». Le chapitre II, «Des conséquences 
temporelles d’un degré de supériorité» (p. 51-92), ose une 
interprétation du «degré» (daraÏa) concédé par le Coran à 
l’être masculin, d’où l’autorité et la préférence dont il jouit: 
on passerait ainsi d’une inégalité de nature à une inégalité 
de droits, bien que le mariage soit proclamé «alliance 
sacrée». Toutes choses qui auraient abouti à «sacraliser 
une seigneurie d’un autre âge».

La deuxième partie, «Respecter femmes et religion: 
un droit musulman algérien de la famille», se développe 
sous deux titres. Le premier titre, «Réorganisation de la 
justice musulmane», rappelle ce que fut l’œuvre législa-
tive à l’époque coloniale (1830-1962). Le chapitre I, «Les 
compétences se réduisent au fil du temps» (p. 101-124), 
analyse l’évolution de la compétence du cadi durant cette 
période, pour aboutir à «un cantonnement qui se stabilise» 
dans le seul domaine du statut personnel musulman. Le 
chapitre II, «Des Algériens passent du “statut personnel 
local” au “statut civil”» (p. 125-150), précise les diverses 
formes d’organisation de la justice en ce domaine: la possi-

bilité de choisir sa propre législation et son tribunal préféré 
(les questions d’état et l’option de législation; l’option de 
juridiction), la naturalisation, complément de l’option de 
législation (du statut de «sujet» à celui de «citoyen»; les 
tribunaux français d’Algérie et les situations de mixité). À 
terme, n’existait-il pas un «statut local musulman réduit à 
l’exception tolérée»? C’est le deuxième titre, «Élaboration 
d’un système spécifique: remodelage des interprétations du 
fiqh», qui s’avère être le plus éclairant à travers l’analyse 
scrupuleuse de la jurisprudence de l’époque. Le chapitre I le 
fait pour «Le mariage et ses divers corrélats» (p. 155-192): 
nature juridique du mariage, consentement au mariage et 
puissance paternelle, le wælî et son pouvoir de contrainte, wælî et son pouvoir de contrainte, wælî
le mariage «une affaire à conclure entre  hommes». Le 
 chapitre II fait de même pour «La rupture du lien  conjugal» 
et s’interroge sur «ses effets sur la participation de la 
femme» (p. 193-223), d’où les problèmes relatifs à la 
répudiation, à la «laborieuse dissolution du mariage à 
la demande de la femme» et aux transformations de la 
législation française, sans parler de ceux qui ont trait à la 
Ìa∂æna et à la tutelle vis-à-vis des enfants. Toutes choses 
qui, selon l’A., suivent «une option patriarcale légitimée par 
le droit religieux».

La troisième partie, «À la recherche d’un projet de 
société: le laborieux combat des Algériennes», entre dans 
le vif du sujet. Le chapitre I, «Genèse d’une codification 
mal acceptée» (p. 229-264), envisage les divers projets 
de «loi de la famille» à partir de l’indépendance. On sait 
que l’Assemblée constituante avait reconduit, à la fin de 
décembre 1962, toute la législation antérieure et donc les 
réformes progressivement introduites dans ce domaine 
(entre autres, réforme du régime des tutelles du 11 juillet 
1957 et ordonnance relative au mariage du 4 février 1959), 
mais cela fut abrogé le 5 juillet 1975, si bien qu’il y eut 
alors un vide juridique en matière de droit familial jusqu’à 
la promulgation du code de la famille (9 juin 1984). L’A. 
s’efforce d’analyser le contenu «variable» des trois pro-
jets de 1966, 1979 et 1981: parcours mouvementé et 
propositions qui consolident l’option patriarcale, si bien 
qu’on peut y voir «une voie ouverte à la légalisation 
définitive de la minorisation des femmes». C’est alors que 
le chapitre II, «La codification de 1984: renforcement d’un 
statut de minorité» (p. 265-300), entend démontrer qu’il 
s’agit là d’un «camouflet à la modernité», car le mariage 
y apparaît comme le «lieu de minorisation perpétuelle 
des Algériennes», vu l’autorité qui y est reconnue au wælî, wælî, wælî
même si l’on s’y oriente «vers une incertaine égalisation 
des statuts masculin/féminin». Ce code n’est rien d’autre 
qu’une codification du droit sunnite malékite sans qu’on n’y 
introduise l’une des réformes que les autres législateurs 
arabes ont apportées au droit de la famille.

L’A., dans sa «Conclusion générale», s’efforce de 
décrire la situation actuelle, de comprendre les positions 
antagonistes des réformistes et des traditionalistes et 
d’évoquer certains amendements possibles en vue d’une 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Pruvost Lucie: Femmes d’Algérie (Société, famille et citoyenneté), recensé par Maurice Borrmans
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIEIV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

 BCAI 20 – 2004 96

«codification maghrébine égalitaire du droit de la famille», 
car la législation algérienne est demeurée en deçà des 
positions très progressistes de la Majalla tunisienne (1956) 
ou timidement réformistes de la Mudawwana marocaine 
(1957-1958). Après avoir évoqué les recommandations 
du Séminaire organisé par le Haut conseil islamique (11-
13 octobre 1999), elle passe en revue le texte du Code, 
les 22 amendements proposés par un collectif d’associa-
tions féminines et les amendements plus modestes de la 
«commission interministérielle». Qu’adviendra-t-il demain 
de toutes ces propositions qui se situent encore dans le 
cadre de la tradition juridique musulmane? Saura-t-on y 
faire usage d’un iÏtihæd courageux qui tienne compte des iÏtihæd courageux qui tienne compte des iÏtihæd
«buts» et des «principes» de la ‡arî‘a et non pas tant des 
multiples applications qu’en ont faites les écoles juridiques 
canoniques au cours d’une histoire pleine d’évolutions? 
Telles sont les questions que l’A. pose au terme de son 
ouvrage. Si la lecture de celui-ci est ardue, elle comble ce-
pendant quiconque veut prendre la mesure de l’enjeu: dans 
quelles limites peut-on moderniser le droit de la famille dans 
un cadre islamique? Le problème avait déjà été posé par 
une de ses collègues italiennes, Roberta Aluffi Beck-Pecoz, 
à qui l’on doit La modernizzazione del diritto di famiglia 
nei paesi arabi (Milan, 1990). C’est le mérite de l’A. d’en nei paesi arabi (Milan, 1990). C’est le mérite de l’A. d’en nei paesi arabi
avoir repris la problématique dans le cadre spécifiquement 
algérien. Sa méthode est parfaite et sa présentation s’avère 
pédagogiquement attentive à résumer ses développements 
en des conclusions d’une rare concision. On regrettera 
néanmoins que, pour la période cruciale qui va de 1962 à 
1984, comme pour celle qui la suit (de 1984 à nos jours), 
aucune étude de la jurisprudence n’ait été tentée: il eût 
été utile de savoir en quelles directions s’orientait l’iÏtihæd
des juges en la matière. Un effort en ce sens avait jadis 
été tenté dans notre thèse de doctorat, Statut personnel et 
famille au Maghreb de 1940 à nos jours (1977) (Paris-La 
Haye), au chapitre XIII, «Indépendance et statut personnel», 
p. 510-548. Mais une documentation détaillée existe-t-elle à 
ce sujet? Rares sont les revues qui en publient les arrêts. 
En tout cas, les associations féminines algériennes dispo-
sent, avec ce livre, d’un dossier plus précis pour œuvrer 
en faveur des réformes nécessaires, et les chercheurs en 
droit familial comparé ont ici de quoi s’interroger sur ce que 
fut la «rencontre interculturelle juridique» en Algérie de 
1830 à 1962. Il semble bien que l’A. se prépare justement 
à explorer les divers courants d’interprétation de la justice 
algérienne depuis l’indépendance: nul doute qu’elle pourra, 
ce faisant, apporter bien des documents complémentaires 
à cet ouvrage des plus importants.

Maurice Borrmans
Pisai - Rome

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Pruvost Lucie: Femmes d’Algérie (Société, famille et citoyenneté), recensé par Maurice Borrmans
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



