
IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIEIV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

 BCAI 20 – 2004 94

LAMOREAUX John C., The Early Muslim Tradition of Dream Interpretation [Pierre Lory]

Lamoreaux John C., 
The Early Muslim Tradition 
of Dream Interpretation

Albany, SUNY Press, 2002. 247 p.

L’importance de la littérature onirocritique musulmane 
avait déjà été signalée par plusieurs orientalistes de renom. 
En 1966, T. Fahd proposait un catalogage des titres de 
traités connus et éventuellement conservés à l’état de 
manuscrit, mais ces ouvrages étaient pour la plupart 
tardifs. L’ouvrage de J.C. Lamoreaux permet d’accomplir 
un progrès décisif dans notre connaissance de l’apparition 
de cette littérature, du IIe jusqu’à la fin du IVe siècle / début 
du Ve siècle de l’hégire. L’A. a commencé par explorer la 
littérature  onirocritique ancienne repérable, ajoutant à la 
liste de T. Fahd plusieurs titres de grande importance, 
 notamment ceux d’Abº AÌmad al-SiÏistænî et d’Ibn Abî 
™ælib al-Qayrawænî. Une liste de 63 titres identifiés est 
donnée en annexe; soit, note l’A., à peu près le nombre de 
 commentaires coraniques rédigés pour la même période.

J.C.  Lamoreaux cherche ensuite à distinguer les 
principales étapes du développement historique de cette 
discipline: comment les traditions – orales au départ – se 
sont cristallisées autour de certains personnages comme 
Ibn Sîrîn ou Ibn al-Musayyab. Il explore également la 
question de l’identité des auteurs des premiers ouvrages 
 d’onirocritique – en l’occurrence, il s’agit de lettrés de 
ce même milieu qui participaient à la collecte du ÌadîÚ
ou à l’organisation de l’orthodoxie sunnite. L’exemple 
d’Ibn  Qutayba est ici particulièrement représentatif, et il 
influença fortement la tradition ultérieure. Puis l’A. présente 
les  principales œuvres concernées en fonction d’options 
culturelles déterminées. Certaines relèvent d’un choix 
«légaliste/juridique» comme al-Qayrawænî, qui ignore 
les interprétations antéislamiques (helléniques), évite les 
questions théologiques et  focalise son propos autour de 
symboles éthiques et religieux. D’autres ont une portée 
 culturelle plus marquée. Ailleurs (chez ⁄arkº‡î), c’est 
 l’option soufie qui oriente la  composition. Chez Avicenne, les 
choix ne sont plus religieux ou théologiques, mais clairement 
philosophiques. Cette idée d’un «fracturing of the Tradition» 
(p. 46) est certes utile, elle nous semble cependant un peu 
trop accusée, excepté en ce qui concerne Avicenne, seul 
penseur dont le discours se situe réellement en rupture par 
rapport aux autres (v. p. 76-77).

Ce n’est qu’ensuite que l’A. évalue le rapport entre 
cette science de l’interprétation des rêves avec les textes 
coraniques, le ÌadîÚ, le commentaire ancien du Coran. Il 
pointe la construction théologique élaborée par les lettrés 
«orthodoxes», les ©ulamæ’, aboutissant à un système inter-
prétatif cohérent, théologiquement étayé et justifié (ce qui 
est important notamment pour son aspect spécifiquement 
divinatoire), et dont l’homogénéité d’un bout à l’autre du 
monde musulman, et d’une période de l’histoire à une autre, 

est remarquable. Le ta©bîr al-ru’yæ prend pratiquement 
place parmi les disciplines légales (‡ar©iyya; chap. IV). Des 
aperçus sur la méthode analogique d’interprétation sont 
donnés.

L’A. analyse aussi une question particulière, celle de 
l’influence de l’onirocritique préislamique, et grecque en 
particulier. Îunayn Ibn IsÌæq avait traduit les Onéirokritika
d’Artémidore d’Ephèse, mais en les adaptant délibérément 
au monothéisme. Cet aspect d’une onirocritique simplement 
monothéiste, non confessionnelle, apparaît également dans 
deux manuels rédigés par des chrétiens en arabe, celui du 
(pseudo) Achmet fils de Sereim, en grec (XIIe siècle au plus 
tard, à partir de matériaux arabes) et celui de Bar Bahlºl
(Xe siècle).

L’ensemble de cette littérature, conclut l’auteur, relève 
d’un culture «islamisée» (islamicate discourse) puisque 
commune à des auteurs et des lecteurs musulmans ou non, 
mais vivant dans la sphère arabo-islamique. Elle illustre 
donc une texture de significations communes à cette aire 
culturelle.

Pierre Lory
Ephe - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Lamoreaux John C. : The Early Muslim Tradition of Dream Interpretation, recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



