| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

IV. ANTHROPOLOGIE,

Charmes et sortiléeges — Magie et magiciens,
Res Orientales vol. XIV (2002),
(dir. R. Gyselen)

Louvain, diffusion Peeters, 2002. 308 p.

Ce nouveau volume publié par le Groupe pour I'étude
de la civilisation du Moyen-Orient est consacré a un théme
permettant de riches traversées a travers les époques,
les confessions et les continents. La pensée magique est
probablement I'un des traits les plus universellement pré-
gnants dans les systémes de pensée humains, archaigues et
méme modernes. Plusieurs articles concernent directement
les sociétés islamiques. Mentionnons en premier I'article
compact de Toufic Fahd « La magie comme “source de la
sagesse”, d’aprés I'ceuvre d’al-Buni » (p. 61-108). Mettant en
ceuvre une connaissance trés stire d’une littérature pourtant
abstruse et parfois mal saisissable, I'A. souligne combien
les écrits principaux de Biini (le Sams al-ma‘arif al-kubra
et quelques extraits ou traités dérivés) se donnent une
cohérence interne a partir de données néoplatoniciennes
et astrologiques. Puis il décrit et résume I'ensemble de la
version longue du Sams al-ma‘arif. Uintérét d’une telle lec-
ture souligne I'urgence qu'il y aurait & disposer d’une édition
critique de ces textes; les variantes entre les manuscrits
sont en effet trés nombreuses. Dans « L'alphabet secret des
Ismaéliens ou la force magique de I'écriture », Daniel De
Smet fait le point sur le dossier des graphies secrétes des
ismaéliens tayyibites. Il releve que ces graphies ne sont
guére secretes, les mémes noms se trouvant parfois en clair,
ou a peine dissimulés dans les mémes traités. Lexplication
par la crainte de la répression ou I'ésotérisme ne semble pas
tenir. Par contre D. De Smet suggére qu'’il y aurait |a comme
le témoignage de la croyance dans I'efficience mentale du
terme écrit. Ces graphies auraient donc une fonction plus
précisément « magique ».

Dans «Foi héroique contre magie démoniaque : une
lutte exemplaire », Marina Gaillard nous conduit a travers le
monde des figures de magiciens tel qu’il est donné dans la
littérature des « romans » de langue persane. Ces textes ne
nous renseignent pas sur des pratiques magiques précises;
ils campent des figures héroiques et morales dans des
positions stéréotypées d’une forte signification (courage,
persévérance, foi), face a leurs symétriques ou opposés.
Signalons aussi l'intéressant développement de R. Lemay,
qui établit un paralléle entre la traduction de textes de portée
magique de I'arabe au latin au Xii® siécle d’une part, et la
naissance d’une théologie des sacrements vers la méme
époque chez les théologiens latins. LA. suggere que I'idée

du rite efficace en soi trouve certaines de ses racines dans
|

ces textes occultistes arabes, évoluant par la suite jusqu’a
la formulation définitive adoptée lors du Concile de Trente.

Le volume contient aussi une contribution concernant
I'alchimie ; il s’agit de la démonstration suggestive de Jan
Van Reeth « Les magazil de Amrit et la table d’Emeraude »,
ressortissant de ce qu’on pourrait appeler de la « mytho-
logie (alchimique) comparée », liant la figure d’Hermes/
Enoch/Idris & des éléments de symbolique égyptienne, en
amont, comme a la littérature occultiste arabe, en aval, et
attachant une valeur hermétisante aux deux colonnes du
site libanais de Amrit. Une autre hypothése originale est
la suggestion, par Martin Schwartz, qu’une série de noms
d’esprits énumérés par Suyuti dans le Rahma fi al-tibb
dériveraient du Livre des géants manichéen et, en définitive,
des textes qumraniens. Enfin une étude synthétique sur
« AlKhidr, “Yhomme au manteau vert” en pays musulman:
ses fonctions, ses caractéres, sa diffusion » nous est four-
nie par Frangoise Aubaile-Sallenave. Elle couvre plusieurs
champs — histoire sociale, histoire des représentations
mythologiques, soufisme. On regrettera simplement qu’elle
se fonde principalement sur des études récentes, et non sur
les sources persanes et arabes directement, ce qui aurait
donné plus de précision a I'évaluation de la présence de
’Homme vert en Islam.

Deux autres articles, dus a Giulia Sfameni Gasparro et
Andrzej Wypustek, abordent I'étude de la polémique entre
paiens et chrétiens sur les prodiges respectifs de Jésus et
des théurges paiens: qu’est-ce qui pouvait étre attribué a
la magie ? qu’est-ce qui relevait d’une intervention divine ?
s peuvent intéresser indirectement les islamologues, car ils
posent la question de la valeur du prodige/miracle comme
preuve ou non pour la foi.

Pierre Lory
Ephe - Paris

BCAI 20 - 2004 9S3
BCAI 20 (2004) Collectif: Charmes et sortileges - Magie et magiciens, Res Orientales vol. XIV (2002), (dir. R. Gyselen), recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



