
 BCAI 20 – 2004 93

IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIEIV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

IV. ANTHROPOLOGIE,  
ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE 

Charmes et sortilèges – Magie et magiciens, Res Orientales vol. XIV (2002), (dir. R. Gyselen) [Pierre Lory]

Charmes et sortilèges – Magie et magiciens,
Res Orientales vol. XIV (2002), 
(dir. R. Gyselen)

Louvain, diffusion Peeters, 2002. 308 p.

Ce nouveau volume publié par le Groupe pour l’étude 
de la civilisation du Moyen-Orient est consacré à un thème 
permettant de riches traversées à travers les époques, 
les confessions et les continents. La pensée magique est 
probablement l’un des traits les plus universellement pré-
gnants dans les systèmes de pensée humains, archaïques et 
même modernes. Plusieurs articles concernent directement 
les sociétés islamiques. Mentionnons en premier l’article 
compact de Toufic Fahd «La magie comme “source de la 
sagesse”, d’après l’œuvre d’al-Bºnî» (p. 61-108). Mettant en 
œuvre une connaissance très sûre d’une littérature pourtant 
abstruse et parfois mal saisissable, l’A. souligne combien 
les écrits principaux de Bºnî (le Ωams al-ma©ærif al-kubræ
et quelques extraits ou traités dérivés) se donnent une 
cohérence interne à partir de données néoplatoniciennes 
et astrologiques. Puis il décrit et résume l’ensemble de la 
version longue du Ωams al-ma©ærif. L’intérêt d’une telle lec-Ωams al-ma©ærif. L’intérêt d’une telle lec-Ωams al-ma©ærif
ture souligne l’urgence qu’il y aurait à disposer d’une édition 
critique de ces textes; les variantes entre les manuscrits 
sont en effet très nombreuses. Dans «L’alphabet secret des 
Ismaéliens ou la force magique de l’écriture», Daniel De 
Smet fait le point sur le dossier des graphies secrètes des 
ismaéliens tayyibites. Il relève que ces graphies ne sont 
guère secrètes, les mêmes noms se trouvant parfois en clair, 
ou à peine dissimulés dans les mêmes traités. L’explication 
par la crainte de la répression ou l’ésotérisme ne semble pas 
tenir. Par contre D. De Smet suggère qu’il y aurait là comme 
le témoignage de la croyance dans l’efficience mentale du 
terme écrit. Ces graphies auraient donc une fonction plus 
précisément «magique».

Dans «Foi héroïque contre magie démoniaque: une 
lutte exemplaire», Marina Gaillard nous conduit à travers le 
monde des figures de magiciens tel qu’il est donné dans la 
littérature des «romans» de langue persane. Ces textes ne 
nous renseignent pas sur des pratiques magiques précises; 
ils campent des figures héroïques et morales dans des 
positions stéréotypées d’une forte signification (courage, 
persévérance, foi), face à leurs symétriques ou opposés. 
Signalons aussi l’intéressant développement de R. Lemay, 
qui établit un parallèle entre la traduction de textes de portée 
magique de l’arabe au latin au XIIe siècle d’une part, et la 
naissance d’une théologie des sacrements vers la même 
époque chez les théologiens latins. L’A. suggère que l’idée 
du rite efficace en soi trouve certaines de ses racines dans 

ces textes occultistes arabes, évoluant par la suite jusqu’à 
la formulation définitive adoptée lors du Concile de Trente.

Le volume contient aussi une contribution concernant 
l’alchimie; il s’agit de la démonstration suggestive de Jan 
Van Reeth «Les mafiæzil de mafiæzil de mafiæzil Amrît et la table d’Émeraude», 
ressortissant de ce qu’on pourrait appeler de la «mytho-
logie (alchimique) comparée», liant la figure d’Hermès/
Enoch/Idrîs à des éléments de symbolique égyptienne, en 
amont, comme à la littérature occultiste arabe, en aval, et 
attachant une valeur hermétisante aux deux colonnes du 
site libanais de Amrît. Une autre hypothèse originale est 
la suggestion, par Martin Schwartz, qu’une série de noms 
d’esprits énumérés par Suyº†î dans le RaÌma fî al-†ibb
dériveraient du Livre des géants manichéen et, en définitive, 
des textes qumræniens. Enfin une étude synthétique sur 
«Al-Khi∂r, “l’homme au manteau vert” en pays musulman: 
ses fonctions, ses caractères, sa diffusion» nous est four-
nie par Françoise Aubaile-Sallenave. Elle couvre plusieurs 
champs – histoire sociale, histoire des représentations 
mythologiques, soufisme. On regrettera simplement qu’elle 
se fonde principalement sur des études récentes, et non sur 
les sources persanes et arabes directement, ce qui aurait 
donné plus de précision à l’évaluation de la présence de 
l’Homme vert en Islam.

Deux autres articles, dus à Giulia Sfameni Gasparro et 
Andrzej Wypustek, abordent l’étude de la polémique entre 
païens et chrétiens sur les prodiges respectifs de Jésus et 
des théurges païens: qu’est-ce qui pouvait être attribué à 
la magie? qu’est-ce qui relevait d’une intervention divine? 
Ils peuvent intéresser indirectement les islamologues, car ils 
posent la question de la valeur du prodige/miracle comme 
preuve ou non pour la foi.

Pierre Lory
Ephe - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Collectif: Charmes et sortilèges – Magie et magiciens, Res Orientales vol. XIV (2002), (dir. R. Gyselen), recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



