| Ill. HIsTOIRE |

Turroni Giuliana,
I mondo della storia secondo Ibn Khaldun,
préface de Paolo Branca

Jouvence, Rome, 2002. 259 p.

Le livre comporte cing parties, successivement
consacrées a la vie d'lbn Khalddn et & sa postérité dans
I’Empire ottoman et en Europe (p. 27-57), & la classification
des sciences et a la place qu'’y tient I'histoire (p.61-107),
a la civilisation humaine (‘umran) dont lbn Khald(n fait
I'objet de son histoire (p. 111-151), a la ‘asabiyya, ressort
de I'histoire (p. 155-189), enfin a la pensée politique d’lbn
Khalddn (p.193-224). Ce plan, au total trés classique,
est servi par une bonne connaissance de la Mugaddima
et de la bibliographie essentielle. Les chapitres les plus
marquants sont probablement le deuxiéme (sur le statut
scientifique de I'histoire) et le quatrieme (sur la ‘asabiyya).
Le premier s’efforce de situer la classification d’lbn
Khalddn dans la tradition islamique et note que I'histoire
releve, a ses yeux, des sciences rationnelles, et non des
sciences traditionnelles comme semblerait I'impliquer sa
méthode fondée, comme celles des sciences religieuses,
sur le témoignage. Le propos de Giuliana Turroni rejoint
ici exactement ce que j'écrivais, a peu preés a la méme
époque qu’elle, sur le méme sujet (dans L Orient au cceur.
Mélanges en 'honneur d’André Miquel, Paris, 2001 «lbn
Khalddn et la rationalité de I'histoire »). Cette coincidence,
que l'ignorance réciproque des travaux de I'autre rend
encore plus frappante, confirme la probable justesse de
notre thése commune, singuliérement importante quand il
s’agit de confronter, comme le fait a de nombreuses reprises
Giuliana Turroni, la théorie d’Ibn Khald{in aux exigences de
la Loi musulmane. Car cette classification de I'histoire parmi
les sciences rationnelles I'affranchit du donné révélé, en fait
une discipline universelle dont les constantes s'imposent
a toutes les sociétés, aux musulmans comme aux autres.
C’est ce que Giuliana Turroni retrouve dans le chapitre
qu’elle consacre a la ‘asabiyya : en effet, pour Ibn Khaldn,
méme la prophétie se déploie selon les lois naturelles de
la constitution des Empires; a I'inverse, et contre I'opinion
de certains philosophes, Ibn Khald(in affirme que la société
humaine n’a pas besoin de prophétie pour s’organiser. La
‘asabiyya, |e pouvoir et 'Empire s’observent méme chez les
peuples paiens. Lhistoire dépasse donc, par son universalité,
le champ des religions révélées. Peut-étre aurait-il cependant
fallu rappeler que cette division des sciences, les unes
universelles, les autres propres a une Loi révélée, avait de
nombreux antécédents en terre d’lslam, par exemple, en
Andalus, chez Ibn Hazm.

Notons enfin la bonne analyse que fait Giuliana Turroni
des parties économiques de la Mugaddima, en particulier
de I'opposition d’'un monde bédouin de subsistance et
d’'un monde sédentaire d’abondance. On regrette de ne

pas retrouver les mots «luxe» ou «gain» (kasb) dans
|

cette analyse. De méme Giuliana Turroni ne fait pas, ou
pas assez nettement, le lien entre 'abondance sédentaire
et le mécanisme de rassemblement de la rente fonciére,
fondateur de la ville, ¢’est-a-dire I'Etat, ou le pouvoir, si on
considére comme Rosenthal, a tort @ mon sens, que le mot
Etat est impropre.

Au total, le livre de Giuliana Turroni, informé et précis,
s’avére d’une lecture indispensable pour tous ceux qu'in-
téresse la pensée d’lbn Khaldiin ou, plus largement, le
fonctionnement du pouvoir dans I'lslam médiéval.

Gabriel Martinez-Gros
Université Paris VIl

BCAI 20 - 2004 92

BCAI 20 (2004) Turroni Giuliana: Il mondo della storia secondo Ibn Khaldun, préface de Paolo Branca, recensé par Gabriel Martinez-Gros
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



