
 BCAI 20 – 2004 92

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

TURRONI Giuliana, Il mondo della storia secondo Ibn Khaldun, préface de Paolo Branca [Gabriel Martinez-Gros]

Turroni Giuliana, 
Il mondo della storia secondo Ibn Khaldun, 
préface de Paolo Branca

Jouvence, Rome, 2002. 259 p.

Le livre comporte cinq parties, successivement 
consacrées à la vie d’Ibn Khaldûn et à sa postérité dans 
l’Empire ottoman et en Europe (p. 27-57), à la classification 
des sciences et à la place qu’y tient l’histoire (p. 61-107), 
à la civilisation humaine (©umræn) dont Ibn Khaldûn fait 
l’objet de son histoire (p. 111-151), à la ©asabiyya, ressort 
de l’histoire (p. 155-189), enfin à la pensée politique d’Ibn 
Khaldûn (p. 193-224). Ce plan, au total très classique, 
est servi par une bonne connaissance de la Muqaddima
et de la bibliographie essentielle. Les chapitres les plus 
marquants sont probablement le deuxième (sur le statut 
scientifique de l’histoire) et le quatrième (sur la ©asabiyya). 
Le premier s’efforce de situer la classification d’Ibn 
Khaldûn dans la tradition islamique et note que l’histoire 
relève, à ses yeux, des sciences rationnelles, et non des 
sciences traditionnelles comme semblerait l’impliquer sa 
méthode fondée, comme celles des sciences religieuses, 
sur le témoignage. Le propos de Giuliana Turroni rejoint 
ici exactement ce que j’écrivais, à peu près à la même 
époque qu’elle, sur le même sujet (dans L’Orient au cœur. cœur. cœur
Mélanges en l’honneur d’André Miquel, Paris, 2001 «Ibn 
Khaldûn et la rationalité de l’histoire»). Cette coïncidence, 
que l’ignorance réciproque des travaux de l’autre rend 
encore plus frappante, confirme la probable justesse de 
notre thèse commune, singulièrement importante quand il 
s’agit de confronter, comme le fait à de nombreuses reprises 
Giuliana Turroni, la théorie d’Ibn Khaldûn aux exigences de 
la Loi musulmane. Car cette classification de l’histoire parmi 
les sciences rationnelles l’affranchit du donné révélé, en fait 
une discipline universelle dont les constantes s’imposent 
à toutes les sociétés, aux musulmans comme aux autres. 
C’est ce que Giuliana Turroni retrouve dans le chapitre 
qu’elle consacre à la ©asabiyya: en effet, pour Ibn Khaldûn, 
même la prophétie se déploie selon les lois naturelles de 
la constitution des Empires; à l’inverse, et contre l’opinion 
de certains philosophes, Ibn Khaldûn affirme que la société 
humaine n’a pas besoin de prophétie pour s’organiser. La 

©asabiyya, le pouvoir et  l’Empire  s’observent même chez les 
peuples païens. L’histoire dépasse donc, par son universalité, 
le champ des religions révélées. Peut-être aurait-il cependant 
fallu rappeler que cette division des sciences, les unes 
universelles, les autres propres à une Loi révélée, avait de 
nombreux antécédents en terre d’Islam, par exemple, en 
Andalus, chez Ibn Hazm.

Notons enfin la bonne analyse que fait Giuliana Turroni 
des parties économiques de la Muqaddima, en particulier 
de l’opposition d’un monde bédouin de subsistance et 
d’un monde sédentaire d’abondance. On regrette de ne 
pas retrouver les mots «luxe» ou «gain» (kasb) dans 

cette analyse. De même Giuliana Turroni ne fait pas, ou 
pas assez nettement, le lien entre l’abondance sédentaire 
et le mécanisme de rassemblement de la rente foncière, 
fondateur de la ville, c’est-à-dire l’État, ou le pouvoir, si on 
considère comme Rosenthal, à tort à mon sens, que le mot 
État est impropre.

Au total, le livre de Giuliana Turroni, informé et précis, 
s’avère d’une lecture indispensable pour tous ceux qu’in-
téresse la pensée d’Ibn Khaldûn ou, plus largement, le 
fonctionnement du pouvoir dans l’Islam médiéval.

Gabriel Martinez-Gros 
Université Paris VIII

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Turroni Giuliana: Il mondo della storia secondo Ibn Khaldun, préface de Paolo Branca, recensé par Gabriel Martinez-Gros
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



