
 BCAI 20 – 2004 90

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

SINGER Amy,Constructing Ottoman Beneficence. An Imperial Soup Kitchen in Jerusalem [Stéphane Yerasimos]

Singer Amy,
Constructing Ottoman Beneficence. 
An Imperial Soup Kitchen in Jerusalem

Albany, State University of New York Press, 2002. 
240 p.

En s’attaquant à la ‘imâret que Hürrem Sultane, l’épou-‘imâret que Hürrem Sultane, l’épou-‘imâret
se préférée de Soliman le Magnifique, a fait construire à 
Jérusalem, Amy Singer poursuit une recherche patiemment 
menée depuis des années autour de ce personnage et de 
son implication dans la Palestine ottomane. Un ouvrage 
intitulé Palestinian Peasants and Ottoman Officials avait 
déjà paru en 1994 aux Presses Universitaires de Cambridge 
en Grande-Bretagne, suivi de divers articles. Le fonction-
nement et les vicissitudes de cette «soupe populaire» 
constituent toutefois en même temps un prétexte pour 
soulever une série de questions, sur le rôle des femmes 
dans la haute hiérarchie ottomane, sur le pouvoir que 
confère la distribution de nourriture et le rôle symbolique 
de cet acte, ou sur les mécanismes de bienfaisance en 
général. La très riche documentation, directement puisée 
aux services des archives ottomanes centraux – ceux de 
la Présidence du Conseil (BaÒbakanlı¬k Osmanlı¬ ArÒivi) ou 
ceux du Palais de Topkapı – et complétée par les sources 
locales, patiemment réunie par l’auteur lui permet d’amorcer 
une série de réponses.

L’ouvrage commence par poser la question maintes 
fois traitée, mais toujours ouverte, de la nature et de l’objectif 
de la fondation pieuse (waqf ou waqf ou waqf habous). L’auteur ne partage 
pas les critiques portées par les pourfendeurs de cette insti-
tution. Elle indique d’une part que, malgré l’étymologie des 
termes qui la définissent, la fondation pieuse musulmane 
ne contribue pas à immobiliser biens et ressources, mais 
qu’elle contient nombre de dispositions souples la rendant 
économiquement viable. Cela devrait conduire – et c’est sa 
deuxième remarque à ce propos – à considérer sous cette 
optique la gestion des gérants,  laquelle pourrait autrement 
paraître, vue sous l’aspect de la stricte observation de l’acte 
fondateur, comme désinvolte ou intéressée.

L’analyse des documents concernant la fondation 
de la ‘imâret et sa gestion pendant le règne de Soliman 
le Magnifique (mort en 1566), qui occupe deux chapitres, 
permet de vérifier ce qui précède, mais de voir aussi la 
complexité de l’entreprise. Pris entre les paysans de la Syrie 
et de la Palestine qui fournissent, en argent et en nature, 
les revenus de la fondation, entre les notables locaux en 
compétition pour sa gestion et l’administration centrale, les 
gérants assument une tâche quasi impossible, ce qui expli-
que la durée relativement courte (trois ans en moyenne) de 
leur charge. Augmenter les revenus équivaut à pressurer les 
paysans, assurer avec justice et bienveillance la perception 
risque de diminuer la prestation de services et mécontenter 
les bénéficiaires, les plaintes des uns et des autres attirant 
les foudres d’Istanbul.

Entre ces deux chapitres est insérée une partie traitant 
de la bienfaisance et du rôle des femmes dans celle-ci à 
travers une succession de trois personnages féminins qui 
ont marqué la Ville sainte: sainte Hélène, Tunshûq, la prin-
cesse mamelouke du XIVe siècle dont Hürrem a transformé 
le palais en ‘imâret et la Sultane ottomane. Si l’institution 
fondée par Hürrem succède du point de vue topographique 
à la demeure de Tunshûq, bien qu’il soit peu probable que 
celle-ci ait instauré une distribution régulière de nourriture 
de cette envergure, on ne sait rien de la création éventuelle 
d’une telle entreprise par sainte Hélène, ni de sa durée, et 
encore moins de sa localisation sur ce même site. Or, dans 
les siècles qui suivent la fondation de Hürrem, les pèlerins 
chrétiens occidentaux, dûment informés par leurs guides 
locaux, sont persuadés que la ‘imâret de la Sultane otto-
mane n’est qu’une pâle copie, une dégénérescence de la 
brillante entreprise que devait sans doute être l’œuvre de 
la sainte impératrice. S’agirait-il toutefois, comme semble le 
suggérer l’auteur, du travail de la mémoire locale, associant 
trois femmes d’horizons divers dans une œuvre de bienfai-
sance commune, ou d’une construction idéologique forgée 
par la fausse érudition combinée de pèlerins occidentaux, 
de religieux latins installés sur place et de guides intéressés, 
pour qui toute entreprise musulmane ne serait qu’usurpation 
maladroite et grossière d’une splendeur chrétienne? Ainsi 
l’aqueduc de Maglova, bâti par l’architecte Sinân vers 1560 
aux environs d’Istanbul, finit par devenir sous la plume des 
voyageurs l’«aqueduc de Justinien» et la mosquée al-Azhar 
du Caire n’est pour les visiteurs européens du XVIe siècle 
que «la maison de Lazare»!

Le dernier chapitre élargit le débat à la dimension 
symbolique de la distribution de nourriture et au pouvoir que 
cet acte confère. Le sujet est évidemment universel et c’est 
sa dimension ottomane, ou plus largement musulmane, qui 
est abordée ici. Mais à la base des aspects symboliques se 
trouve la dure réalité quotidienne. Dans Istanbul du temps 
de Hürrem, 6% des maisons possèdent des cuisines et le 
petit peuple, dans la capitale ottomane comme au Caire, n’a 
pas les moyens de confectionner sa propre nourriture. Donc, 
dans cet État patrimonial qu’est l’Empire ottoman, où ce 
qui relèverait en d’autres lieux et temps du service public 
se manifeste par des initiatives personnelles des dirigeants, 
les ‘imâret-s fondées par les membres de la famille impériale ‘imâret-s fondées par les membres de la famille impériale ‘imâret
ou par les hauts dignitaires pallient avant tout un besoin 
primordial de la population. Par ailleurs des centaines de 
fondations pieuses, établies par des particuliers dans la 
capitale ottomane, affectent des fonds pour la nourriture 
des pauvres à diverses occasions, le retour attendu étant 
à l’évidence du prestige social en ce bas monde et le salut 
de l’âme dans l’autre.

On pouvait pousser plus loin le raisonnement en disant 
que, dans une société où les richesses, acquises dans la 
plupart des cas grâce à une affiliation à l’État, sous une 
forme ou sous une autre, ne sont pas réinvesties dans un 
domaine productif susceptible de fournir des emplois, et 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Singer Amy : Constructing Ottoman Beneficence. An Imperial Soup Kitchen in Jerusalem, recensé par Stéphane Yerasimos
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 20 – 2004 91

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

donc des ressources, à de larges couches de la population, 
la seule issue consiste en cette redistribution directe dont 
les fondations pieuses constituent l’instrument privilégié. 
En ce sens, on pourrait toujours se demander en quoi les 
waqf-s contribuent à rendre improductives les richesses waqf-s contribuent à rendre improductives les richesses waqf
accumulées en entravant par cette redistribution leur réin-
vestissement et en quoi ils permettent une redistribution 
directe des richesses qui resteraient autrement accumulées 
sans usage autre que somptuaire. Le débat reste toujours 
ouvert, mais l’ouvrage d’Amy Singer amorce incontestable-
ment de nouvelles perspectives dans ce domaine.

Stéphane Yerasimos
Université Paris VIII

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Singer Amy : Constructing Ottoman Beneficence. An Imperial Soup Kitchen in Jerusalem, recensé par Stéphane Yerasimos
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



