| Ill. HIsTOIRE |

Rozen Minna,
A History of the Jewish Community in
Istanbul. The Formative Years, 1453-1566

Brill, Leyde-Boston, 2002. 414 p.

M™€ Minna Rozen nous livre une importante synthése
sur la communauté juive d’lstanbul entre la conquéte de
la ville et la mort de Soliman le Magnifique, moment ol
elle situe approximativement le sommet de la prospérité
de la communauté. Elle s’attache a évaluer I'impact de la
conquéte de la ville sur les juifs romaniotes et en particulier
des importantes déportations (siirgiin) qui ont amené dans
la capitale les différentes communautés de I'Empire : leur
statut juridique et la réalité quotidienne de son application ;
l'organisation de la communauté ; les activités artisanales
et marchandes des juifs stambouliotes et leur intégration
aI’économie ottomane ; leur culture. Les conséquences de
larrivée des juifs ibériques sont évidemment un élément
important de la réflexion de M™ Rozen, qui décrit la lutte
d’influence qui les oppose a leurs coreligionaires romaniotes
et la lente assimilation qui se fait, au bénéfice des premiers,
mais sans pour autant que les seconds perdent toutes leurs
particularités. Du reste, elle conclut (p. 86) que si un certain
nombre de questions ne pouvaient trouver de solution que
par une gestion « supracongrégationnelle », cependant « the
power of the individual congregations was the main factor
in shaping the Jewish community in Istanbul ».

Un chapitre trés consistant (p. 99-195) est consacré
a la famille et, plus particulierement, aux régles juridiques
du mariage et a I'éducation. Un point trés important, selon
elle, est le traumatisme subi par les immigrés hispaniques
dont I'histoire tragique avait provoqué un éparpillement
des familles, une rupture des liens avec ceux qui s'étaient
convertis ou, tout simplement, étaient demeurés en Europe,
et un sentiment de culpabilité : la nation était perpétuelle-
ment au bord de la faillite démographique. Ce qui, autant que
la considérable mortalité infantile a Istanbul, expliquerait
la forte natalité caractérisant les juifs stambouliotes, ainsi
que I'abaissement de I'age du mariage, considéré comme
Foutil de la perpétuation du peuple juif.

M™e Rozen est une spécialiste reconnue en histoire
ottomane. Aussi ne manque-t-elle jamais de replacer les
juifs qui constituent le sujet de son livre dans le contexte
de la société d’accueil, rappelant par exemple que le sdirgiin
n’était en aucune fagon un sort réservé aux juifs, ou que le
droit de propriété s’appliquait de la méme maniére a tous
les sujets du sultan. Néanmoins on peut regretter que le
caractere trés ethnocentré de son ouvrage 'amene a ne
faire que de trop rapides allusions a la société et au droit
ottomans, ce qui pourrait donner a croire a un lecteur non
spécialiste que I'imposition forfaitaire (maktd®) allait de
s0i (p.82), ou que le kandn était une «interprétation » de
la seri‘at (p.222). De méme, c’est une généralisation un

peu abusive de comparer (au XvI€ siécle) un Occident dont
|

les « économies nationales... encouragent I'expansion des
industries et des marchés », aux Ottomans « privilégiant
'accumulation du butin et des taxes» et «donnant la
priorité a I'agriculture au détriment de l'industrie et du
commerce » (p.225).

La réside sans doute le principal défaut d’un ouvrage
d’ailleurs important et trés bien informé. M™ Rozen, dont
la principale source est constituée par les responsa dont
elle a eu I'heureuse initiative de publier un certain nombre
de traductions en annexe (p. 310-373), nous propose une
histoire des juifs d’Istanbul vue de l'intérieur, ce qui est
parfaitement légitime et fort intéressant. On reste néanmoins
un peu sur sa faim, dans la mesure ou I'on aimerait en savoir
plus sur une société et une culture ottomanes juives (et non
pas des juifs chez les Ottomans). M™€ Rozen n’ignore pas la
question, mais la traite brievement dans un dernier chapitre
(« Relations with Ottoman Society », p. 278-288) et, de fagon
générale, s’interroge plutdt sur une influence ottomane,
qu’elle estime assez limitée : « A century after the conquest
of Constantinople, the Jews still regarded Ottoman mores as
an alien culture » (p. 288). C’est sans doute largement exact,
et le fait que nombre de juifs semblent n’avoir jamais parlé
le turc peut étre considéré comme un argument en faveur
de cette thése. Mais ne pourrait-on pas en dire autant des
Grecs ? Faut-il donc considérer le mot « ottoman » comme
un synonyme de « Turc musulman » ? [l me semble en tout
cas que l'ouvrage aurait été notablement enrichi par un
recours plus systématique aux archives ottomanes, qui
sont surtout citées de seconde main (ce qui peut entrainer
des inexactitudes () ou a travers le classique recueil de
documents d’Ahmet Refik. Peut-étre cela aurait-il permis
d’en savoir plus sur attitude pratique a I'égard des juifs
des autorités et de la population d’Istanbul. En tout cas, il
est vraisemblable que des sondages dans les registres de
cadi auraient fourni des indications instructives sur le degré
d'intégration des juifs stambouliotes ®': on peut penser que,
devant un cadi, ils tenaient un autre discours que devant
un rabbin, sans compter que le fait de se présenter devant
un cadi était significatif par soi-méme.

Cela dit, il s’agit Ia de regrets et non de critiques:
M™e Rozen a accompli la tache qu’elle s’était fixée et fournit
aux ottomanistes une vue de l'intérieur de la communauté
juive tout a fait précieuse.

Nicolas Vatin
Ehess - Paris

(1) Cf. le compte rendu du livre de Minna Rozen par Stéphane Yerasimos
dans Turcica, XXXV.

(2) Certes, on ne dispose pas de registre de cadi d’Istanbul du xvi® siécle,
mais on en a pour les banlieues de la capitale.

| BCAI 20 - 2004 87
BCAI 20 (2004) Rozen Minna : A History of the Jewish Community in Istanbul. The Formative Years, 1453-1566, recensé par Nicolas Vatin
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



