
 BCAI 20 – 2004 87

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

ROZEN Minna, A History of the Jewish Community in Istanbul. The Formative Years, 1453-1566 [Nicolas Vatin]

Rozen Minna, 
A History of the Jewish Community in 
Istanbul. The Formative Years, 1453-1566

Brill, Leyde-Boston, 2002. 414 p.

Mme Minna Rozen nous livre une importante synthèse 
sur la communauté juive d’Istanbul entre la conquête de 
la ville et la mort de Soliman le Magnifique, moment où 
elle situe approximativement le sommet de la prospérité 
de la communauté. Elle s’attache à évaluer l’impact de la 
 conquête de la ville sur les juifs romaniotes et en particulier 
des importantes déportations (sürgün) qui ont amené dans 
la capitale les différentes communautés de l’Empire: leur 
statut juridique et la réalité quotidienne de son application; 
l’organisation de la communauté; les activités artisanales 
et marchandes des juifs stambouliotes et leur intégration 
à l’économie ottomane; leur culture. Les conséquences de 
l’arrivée des juifs ibériques sont évidemment un élément 
important de la réflexion de Mme Rozen, qui décrit la lutte 
d’influence qui les oppose à leurs coreligionaires romaniotes 
et la lente assimilation qui se fait, au bénéfice des premiers, 
mais sans pour autant que les seconds perdent toutes leurs 
particularités. Du reste, elle conclut (p. 86) que si un certain 
nombre de questions ne pouvaient trouver de solution que 
par une gestion «supracongrégationnelle», cependant «the 
power of the individual congregations was the main factor 
in shaping the Jewish community in Istanbul».

Un chapitre très consistant (p. 99-195) est consacré 
à la famille et, plus particulièrement, aux règles juridiques 
du mariage et à l’éducation. Un point très important, selon 
elle, est le traumatisme subi par les immigrés hispaniques 
dont l’histoire tragique avait provoqué un éparpillement 
des familles, une rupture des liens avec ceux qui s’étaient 
 convertis ou, tout simplement, étaient demeurés en Europe, 
et un sentiment de culpabilité: la nation était perpétuelle-
ment au bord de la faillite démographique. Ce qui, autant que 
la considérable mortalité infantile à Istanbul, expliquerait 
la forte natalité caractérisant les juifs stambouliotes, ainsi 
que l’abaissement de l’âge du mariage, considéré comme 
l’outil de la perpétuation du peuple juif.

Mme Rozen est une spécialiste reconnue en histoire 
ottomane. Aussi ne manque-t-elle jamais de replacer les 
juifs qui constituent le sujet de son livre dans le contexte 
de la société d’accueil, rappelant par exemple que le sürgün 
n’était en aucune façon un sort réservé aux juifs, ou que le 
droit de propriété s’appliquait de la même manière à tous 
les sujets du sultan. Néanmoins on peut regretter que le 
caractère très ethnocentré de son ouvrage l’amène à ne 
faire que de trop rapides allusions à la société et au droit 
ottomans, ce qui pourrait donner à croire à un lecteur non 
spécialiste que l’imposition forfaitaire (maktº©) allait de 
soi (p. 82), ou que le kænºn était une «interprétation» de 
la ‚erî©at (p. 222). De même, c’est une généralisation un ‚erî©at (p. 222). De même, c’est une généralisation un ‚erî©at
peu abusive de comparer (au XVIe siècle) un Occident dont 

les «économies nationales… encouragent l’expansion des 
industries et des marchés», aux Ottomans «privilégiant 
l’accumulation du butin et des taxes» et «donnant la 
priorité à l’agriculture au détriment de l’industrie et du 
commerce» (p. 225).

Là réside sans doute le principal défaut d’un ouvrage 
d’ailleurs important et très bien informé. Mme Rozen, dont 
la principale source est constituée par les responsa dont 
elle a eu l’heureuse initiative de publier un certain nombre 
de traductions en annexe (p. 310-373), nous propose une 
histoire des juifs d’Istanbul vue de l’intérieur, ce qui est 
parfaitement légitime et fort intéressant. On reste néanmoins 
un peu sur sa faim, dans la mesure où l’on aimerait en savoir 
plus sur une société et une culture ottomanes juives (et non 
pas des juifs chez les Ottomans). Mme Rozen n’ignore pas la 
question, mais la traite brièvement dans un dernier chapitre 
(«Relations with Ottoman Society», p. 278-288) et, de façon 
générale, s’interroge plutôt sur une influence ottomane, 
qu’elle estime assez limitée: «A century after the conquest 
of Constantinople, the Jews still regarded Ottoman mores as 
an alien culture» (p. 288). C’est sans doute largement exact, 
et le fait que nombre de juifs semblent n’avoir jamais parlé 
le turc peut être considéré comme un argument en faveur 
de cette thèse. Mais ne pourrait-on pas en dire autant des 
Grecs? Faut-il donc considérer le mot «ottoman» comme 
un synonyme de «Turc musulman»? Il me semble en tout 
cas que l’ouvrage aurait été notablement enrichi par un 
recours plus systématique aux archives ottomanes, qui 
sont surtout citées de seconde main (ce qui peut entraîner 
des inexactitudes (1)) ou à travers le classique recueil de 
documents d’Ahmet Refik. Peut-être cela aurait-il permis 
d’en savoir plus sur l’attitude pratique à l’égard des juifs 
des autorités et de la population d’Istanbul. En tout cas, il 
est vraisemblable que des sondages dans les registres de 
cadi auraient fourni des indications instructives sur le degré 
d’intégration des juifs stambouliotes (2): on peut penser que, 
devant un cadi, ils tenaient un autre discours que devant 
un rabbin, sans compter que le fait de se présenter devant 
un cadi était significatif par soi-même.

Cela dit, il s’agit là de regrets et non de critiques: 
Mme Rozen a accompli la tâche qu’elle s’était fixée et fournit 
aux ottomanistes une vue de l’intérieur de la communauté 
juive tout à fait précieuse.

Nicolas Vatin
Ehess - Paris

(1) Cf. le compte rendu du livre de Minna Rozen par Stéphane Yerasimos 
dans Turcica, XXXV.
(2) Certes, on ne dispose pas de registre de cadi d’Istanbul du XVIe siècle, 
mais on en a pour les banlieues de la capitale.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Rozen Minna : A History of the Jewish Community in Istanbul. The Formative Years, 1453-1566, recensé par Nicolas Vatin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



