
 BCAI 20 – 2004 84

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

Meri Josef W., The Cult of Saints among Muslims and Jews in Medieval Syria [Anne Troadec]

Meri Josef W., 
The Cult of Saints among Muslims and Jews in 
Medieval Syria

Oxford, Oxford University Press (Oxford Oriental 
Monographs), 2002. 327 p.

Cette étude, la cinquième de la collection Oxford Oriental 
Monographs, est le résumé d’une thèse de doctorat, soutenue 
à Oxford sous la direction de Wilferd Madelung et Daniel 
Franck. Elle a pour objectif de comprendre la nature et la 
pratique du culte des saints musulmans et juifs dans l’espace 
syrien entre le XIe et le XVIe siècle. Évoquant la vision très 
angélique d’une harmonie entre juifs, chrétiens, musulmans 
et zoroastriens visitant dans la Damas médiévale les mêmes 
tombeaux musulmans, l’auteur veut retrouver ce  «passé 
commun» des juifs et des musulmans en se livrant à une com-
paraison de la culture du pèlerinage en Syrie médiévale.

Les travaux de référence sur cette question sont 
présentés brièvement (p. 6-9): ceux d’I. Goldziher qui, 
analysant les facteurs historiques ayant conduit au déve-
loppement du culte des saints, conclut à l’importance de 
la vie du Prophète dans ce phénomène, ceux de J. Sour-
del-Thomine pour ce qu’ils apportent à la connaissance 
des sources sur le pèlerinage (notamment la traduction 
du Kitæb al-i‡aræt d’al-Harawî). L’auteur n’ignore pas non 
plus certaines publications collectives récentes sur la 
sainteté en islam ou dans l’Antiquité tardive: J.S. Hawley, 
Saints and Virtues, Berkeley, 1987; D. Aigle (éd.), Saints 
orientaux, Paris, 1995; ou encore, The Cult of Saints in 
Late Antiquity and the Early Middle Ages: Essays on the 
Contribution of Peter Brown, Oxford, 1995. Toutefois, on 
peut s’étonner de l’absence dans la bibliographie  de travaux 
importants comme ceux de M. Chodkiewicz, Le Sceau des 
saints. Prophétie et sainteté dans la doctrine d’Ibn ©Arabî,
Paris, 1986; C. Mayeur-Jaouen, Al-Sayyid al-Badawî, un 
grand saint de l’islam égyptien, Le Caire, 1994, ainsi que 
l’ouvrage de référence en français sur le culte des saints, H. 
Chambert-Loir et C. Guillot (éd.), Le culte des saints dans le 
monde musulman, Études thématiques, Paris, 4, 1995. 

Après avoir souligné que les études sur la sainteté 
sont fortement influencées par le paradigme chrétien, J.W.M. 
s’efforce de penser un nouveau modèle de compréhension, 
notamment par l’étude de l’interaction entre les Écritures et 
la pratique cultuelle des fidèles («To understand how these 
traditions were employed in the performance of ziyæra», 
p. 6). Pour comprendre cette articulation entre tradition 
scripturaire et pratique populaire, J.W.M. s’appuie sur les 
conceptions, pourtant désormais contestées, de Mircea 
Eliade: les fidèles n’inventent pas l’espace sacré, «ils le 
redécouvrent» (p. 43 in M. Eliade, Patterns in Comparative 
Religion, London, 1958, p. 371-372). 

L’ouvrage comporte cinq chapitres, une conclusion, 
une bibliographie, un glossaire (très succinct des termes 
hébreux et arabes) et un index.

Dans le premier chapitre, intitulé «Sacred  Topography» 
(p. 12-58), l’auteur tente de réfléchir aux liens entre l’espace 
et le sacré en identifiant les qualités spéciales que les juifs 
et les musulmans attribuent aux espaces sacrés. Pour cela, 
J.W.M. étudie comment l’interaction entre trois catégories, 
que sont l’histoire (story, ou l’ensemble des Écritures et 
textes se référant à un lieu), le rituel (performancetextes se référant à un lieu), le rituel (performancetextes se référant à un lieu), le rituel (  de la 
ziyæra ou du pèlerinage), et les qualités physiques de l’es-
pace (placepace (placepace ( ) considéré, engendre une topographie sacrée 
(p. 14). Son étude repose sur une analyse du vocabulaire 
des sources de fa∂æ’il (particulièrement fa∂æ’il (particulièrement fa∂æ’il al-Raba©î, Ibn ©Asæ-
kir et Ibn al-©Adîm), des guides de pèlerinage musulmans 
(al-Harawî, al-Îawrænî), ou des récits de voyageurs juifs 
(Eshtori ha-ParÌi, al-Îarîzî, PetaÌiyah de Regensburg) mon-
trant le caractère sacré de la Syrie médiévale. Il en dégage 
certains points communs dans la perception de l’espace 
sacré dans les deux religions: perception sensorielle d’une 
«odeur de sainteté» (due parfois à l’action des pèlerins qui 
répandent des parfums pour démarquer l’espace sacré de 
l’espace profane), manifestations physiques naturelles ou 
surnaturelles (évocation de miracles, lumières…). L’auteur 
passe ensuite en revue quelques espaces sacrés particu-
liers dans le Bilæd al-Ωæm (Damas, Mont Qæsiyºn, al-Rabwa,
Alep) en étudiant leurs occurrences dans la tradition juive 
et musulmane. Le caractère sacré de Damas tient à son 
rôle dans la littérature eschatologique juive et musulmane, 
à l’importance de son passé antique et lointain, enfin à son 
allure de paradis.

Dans le chapitre II, «The Friends of God» (p. 59-119), 
l’auteur s’attache à définir la sainteté en islam et dans le 
judaïsme. La différence essentielle entre ces deux religions 
est l’existence en islam d’une base théologique de la 
doctrine de la sainteté (formulée à partir du IXe siècle) qui 
manque au judaïsme. Toutefois, dans le judaïsme, malgré 
l’absence de doctrine, la vénération des figures tradition-
nelles (bibliques) de la sainteté est assez répandue. Selon 
la doctrine du zekhut avot (les mérites des Ancêtres), le zekhut avot (les mérites des Ancêtres), le zekhut avot
peuple juif a été favorisé non pour ses mérites, mais pour 
ceux de ses ancêtres, prophètes, patriarches et héros bi-
bliques. Les saints juifs sont dotés de pouvoirs magiques 
(divination, guérison, multiplication de pains et d’huile, 
production de pluie). Ils sont mentionnés dans les sources 
par les termes de Âaddiq ou ÌaÒid. La plus grande partie 
du chapitre est cependant consacrée à la sainteté en islam. 
Sur cette délicate question, l’auteur n’apporte pas de vue 
d’ensemble, mais analyse, de façon assez disparate, un 
ensemble de thèmes qui se rapportent au saint (jeûne, 
ascétisme, baraka, objets dévotionnels). La question de 
l’attribution de la sainteté est également un aspect impor-
tant du chapitre. L’auteur rappelle qu’en islam, la référence 
à la sainteté est informelle, reposant sur un consensus 
entre la population et les disciples du saint. Pour J.W.M., 
le saint musulman se définit par des qualités telles que la 
piété, des vertus ascétiques, ainsi que la capacité à faire 
des miracles (même si tous les saints n’en font pas). Les 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Meri Josef W. : The Cult of Saints among Muslims and Jews in Medieval Syria, recensé par Anne Troadec
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 20 – 2004 85

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

liens avec le Prophète ne sont pas déterminants dans la 
reconnaissance de la sainteté musulmane. Ce sont plutôt 
les circonstances sociales et spirituelles qui déterminent la 
formation du culte d’un saint, et celles-ci ont peu à voir avec 
la doctrine de la sainteté (p. 71). L’auteur étudie également 
le cas des muwallahs qui ne respectent pas les règles de 
la piété musulmane et pourtant sont vénérés comme des 
saints. Ils mènent une vie de marginaux et sont rarement 
mentionnés dans les sources biographiques. S’ils sont 
connus pour réaliser des miracles (karæmæt) et pour leurs 
illuminations (mukæ‡afæt), l’attribution de la sainteté pose 
problème. J.W.M. cite de nombreux cas de chroniqueurs 
doutant de leur sainteté. Il aurait été intéressant d’analyser 
pourquoi certaines chroniques acceptent ou rejettent tel 
ou tel saint et pour quelles raisons. Malheureusement 
l’auteur procède le plus souvent à une lecture identique 
des différents types de sources (chroniques, recueils de 
fa∂æ‘il, ouvrages de théologie, etc.) et souvent au premier 
degré. Les citations, fort abondantes, sont placées sur le 
même plan et ne s’accompagnent que rarement d’une 
contextualisation (date, lieu, critique de la source).

Dans le chapitre III «Experiencing the Holy: Sacred 
Ritual and Pilgrimage», le plus long de l’ouvrage (p. 119-213), 
est explorée la culture de la dévotion des saints à travers 
l’étude du pèlerinage et de la ziyæra dans le monde musulman. 
Contrairement aux chrétiens, les théologiens musulmans et 
juifs jouent un faible rôle dans la formation et l’organisation 
du culte. L’auteur explore donc la tension entre la position des 
théologiens et la façon dont les fidèles vivaient le pèlerinage 
(expression d’une culture populaire). J.W.M. passe d’abord 
en revue, citations à l’appui, les différents points de vue des 
théologiens médiévaux (Ibn ©Aqîl, Ibn Taymîya, Ibn Qayyim 
al-Íawzîya) sur cette question. Une des principales accusa-
tions faites à la ziyæra est son manque d’appui scripturaire 
(à la différence du ÌaÏÏ, encore que le Prophète pratiquât 
la visite aux tombeaux de ses Compagnons disparus). La 
ziyæra est donc considérée comme une bid©a, influencée 
par des pratiques chrétiennes. La défense de la ziyæra est 
assumée par al-flazælî selon qui elle se fait dans un but de 
commémoration des morts (ƒikr) et de contemplation (i©tibær). 
Une page est consacrée aux théologiens shiites qui ne s’op-
posent pas aux rituels de la ziyæra. L’auteur passe ensuite 
à l’étude des pratiques du culte des saints, s’appuyant sur 
les guides de pèlerinage (kutub al-ziyæra égyptiens, syriens 
et shiites), reflets d’un niveau plus populaire. Si les sources 
égyptiennes sont étudiées longuement, il est dommage que 
le passage consacré aux guides syriens (pourtant une source 
essentielle à cet ouvrage) n’occupe que deux pages. J.W.M. 
met en évidence que le premier guide de pèlerinage syrien est 
relativement tardif, datant du début du XVIe siècle (ce guide 
a d’ailleurs fait l’objet d’une traduction par l’auteur: J.W.M., 
«A Late Medieval Syrian Pilgrimage Guide: Ibn al-Îawrænî’s 
Al-i‡aræt ilæ amækin al-ziyæræt (Guide to Pilgrimage Places)»
Medieval Encounters, 7, 2001, p. 3-79). Mais les traditions sur 
le culte des saints ou la topographie sacrée sont rapportées 

d’après les sources géographiques (al-Dima‡qî, Ibn Íubayr), 
les manuels administratifs (al-Åæhirî). Les XIIe-XIII-XIII- e siècles sont 
caractérisés par une augmentation de cette activité de com-
pilation dans la production historiographique syrienne (Ibn 

©Asækir, al-©Azîmî, Ibn al-©Adîm, Ibn Ωaddæd, Ibn al-ΩiÌna). P. M. 
Cobb, dans un article paru la même année que l’ouvrage de 
J.W.M. («Virtual Sacrality, Making Muslim Syria Sacred be-
fore the Crusades», Medieval Encounters, 8, 2002, p. 35-55), 
montre que la tradition des fa∂æ‘il à la fin du XIe siècle est une 
sorte d’«archive» de traditions antérieures, compilée depuis 
les débuts de l’époque islamique, dans laquelle le début de 
la période abbasside joue un rôle crucial. Le but de ce travail 
de compilation est de produire un discours sur la sainteté de 
l’espace syrien. La suite du chapitre se présente comme une 
succession d’anecdotes, dont la lecture est toujours agréable, 
mais pour laquelle on regrettera l’absence de mise en pers-
pective. Il aurait été intéressant d’analyser les circonstances 
politiques et sociales qui poussent, par exemple, un souverain 
à former le culte d’un saint (comme Sayf al-Dawla fondant 
un tombeau pour MuÌassin b. al-Îusayn à Alep, ou le sultan 
Selim Ier réhabilitant le tombeau d’Ibn ©Arabî après sa victoire 
sur les Mamelouks). Une telle approche aurait pu conduire à 
l’élaboration d’une périodisation du culte des saints, ce qui 
fait défaut dans l’ouvrage de J.W.M.. Aucune datation de l’his-
toire du culte des saints n’est proposée, et ce qui relève des 
différents régimes (Seljoukides, Ayyoubides, Mamelouks) 
n’est pas distingué. Au début de son étude sur Ibn ©Arabî, 
M. Chodkiewicz met au contraire en valeur l’évolution des 
pratiques du culte des saints, et la place centrale du XIIIe siècle 
dans le passage de «pratiques personnelles et libres à des 
pratiques collectives et formalisées» (p. 24-25).

Si le chapitre III était presque exclusivement consacré à 
l’étude du pèlerinage musulman, le quatrième a pour thème 
«Jewish Pilgrimage» (p. 214-250). L’auteur s’appuie sur des 
sources variées qu’il présente au début du chapitre: lettres 
de pèlerins, récits de pèlerinage (essentiellement composés 
par des juifs européens), poèmes, ainsi que les documents 
de la Geniza du Caire (lettres privées et surtout inventaire 
et listes de tombeaux rédigés par des marchands). Le 
chapitre «aborde également les objections des théologiens 
juifs à l’égard de certaines pratiques populaires de ziyæra, 
et leur acceptation générale des autres». L’auteur passe 
en revue les différents tombeaux des figures du judaïsme 
(descriptions physiques, rituels de pèlerinage): Ezéchiel, 
Edras, Samuel et les tombeaux des sages du Talmud en 
Galilée. Les pèlerinages se font également en direction 
de lieux de culte fondés par les ancêtres (synagogue de 
Moïse à Dammºh, en Égypte, synagogue d’Élie à Íawbar, 
près d’Alep).

Dans le cinquième chapitre, «Pilgrimage Places» 
(p. 251-280), l’auteur s’interroge sur la genèse du culte 
des saints dans la tradition musulmane. En s’appuyant sur 
les travaux de P. Brown, il met en valeur l’importance du 
patronage dans le développement des lieux de culte des 
saints et par extension des lieux de pèlerinage. Il analyse 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Meri Josef W. : The Cult of Saints among Muslims and Jews in Medieval Syria, recensé par Anne Troadec
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 20 – 2004 86

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

très brièvement les circonstances de la prolifération des 
lieux de culte aux XIIe et XIIIe siècles, signalant d’une part 
l’implication des dirigeants musulmans (Seljoukides, Ayyou-
bides, Mamelouks) et, d’autre part, le développement du 
soufisme. J.W.M. dresse ensuite un inventaire de la variété 
des tombeaux et autres monuments qui donnaient lieu à des 
pèlerinages (mazær, qubba, qabr, ma‡had, etc.).

Enfin, dans la conclusion, l’auteur réévalue l’importan-
ce du culte des saints dans la tradition juive et musulmane 
et revient sur la recherche récente sur la culture savante et 
la culture populaire, s’appuyant notamment sur les travaux 
de R. Chartier sur la France moderne. Selon ce dernier, il 
est vain de vouloir distinguer culture savante et culture 
populaire par leurs objets culturels supposés spécifiques. Ce 
que l’historien doit étudier «sont les différents usages et les 
différentes stratégies d’appropriation» d’un matériau cultu-
rel commun (R. Chartier, «Culture as Appropriation: Popular 
Cultural Uses in Early Modern France», in S.L. Kaplan, 
Understanding Popular Culture: Europe from the Middle 
Ages to the Nineteenth Century, Berlin, 1994, p. 229-253). 
Une étude comme celle de C. Mayeur-Jaouen sur le saint 
égyptien AÌmad al-Badawî, déjà citée, le montre également: 
ce saint, rural, et populaire par excellence compte parmi 
ses adeptes des lettrés d’envergure comme Ωar©ænî. J.M.W. 
propose finalement de retenir quatre aspects fondamentaux 
pour l’étude de la ziyæra, qui sont quatre aspects du culte 
des saints: le saint, le tombeau, le fidèle et le rituel. Ceux-ci 
ne constituent pas des catégories, mais sont une manière 
d’appréhender la religion et la culture «populaires» des 
juifs et des musulmans.

Outre les critiques déjà formulées, un dernier regret 
est l’ignorance des chrétiens d’Orient. Le choix des juifs et 
des musulmans est justifié (p. 4) par l’absence de guides 
de pèlerinage chez les communautés chrétiennes orientales. 
Or, comme l’auteur l’a montré, il n’existe pas non plus de 
guides de pèlerinage syriens stricto sensu avant le début 
du XVIe siècle. De plus, cette lacune est comblée chez les 
chrétiens par d’autres types de sources, notamment hagio-
graphiques et liturgiques, pouvant servir de matériau pour 
écrire l’histoire du culte des saints. La vitalité de ce culte 
est attestée par les sources manuscrites qui lui sont consa-
crées: synaxaires et ménologes syriaques (recueils de Vies 
de saints regroupées selon l’ordre du calendrier) et recueils 
de prières dédiés au saint (en syriaque techmechto).

Toutefois, l’ouvrage de J.W.M. reste un livre agréable 
à lire, et utile parce qu’il regorge de citations de première 
main, de sources juives arabes, fort bien individualisées 
typographiquement et souvent fort longues.

Anne Troadec
Université Saint-Joseph - Beyrouth

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Meri Josef W. : The Cult of Saints among Muslims and Jews in Medieval Syria, recensé par Anne Troadec
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



