| Ill. HIsTOIRE |

Meri Josef W.,
The Cult of Saints among Muslims and Jews in
Medieval Syria

Oxford, Oxford University Press (Oxford Oriental
Monographs), 2002. 327 p.

Cette étude, lacinquiéme de la collection Oxford Oriental
Monographs, est le résumé d’'une thése de doctorat, soutenue
a Oxford sous la direction de Wilferd Madelung et Daniel
Franck. Elle a pour objectif de comprendre la nature et la
pratique du culte des saints musulmans et juifs dans I'espace
syrien entre le i et le xvi® siécle. Evoquant la vision trés
angélique d’une harmonie entre juifs, chrétiens, musulmans
et zoroastriens visitant dans la Damas médiévale les mémes
tombeaux musulmans, l'auteur veut retrouver ce «passé
commun » des juifs et des musulmans en se livrant a une com-
paraison de la culture du pélerinage en Syrie médiévale.

Les travaux de référence sur cette question sont
présentés brievement (p.6-9): ceux d’l. Goldziher qui,

analysant les facteurs historiques ayant conduit au déve-

loppement du culte des saints, conclut a I'importance de

la vie du Prophéte dans ce phénoméne, ceux de J. Sour-

del-Thomine pour ce qu’ils apportent a la connaissance
des sources sur le pélerinage (notamment la traduction
du Kitab aliSarat d’al-Harawi). Lauteur n’'ignore pas non
plus certaines publications collectives récentes sur la
sainteté en islam ou dans I'Antiquité tardive : J.S. Hawley,
Saints and Virtues, Berkeley, 1987 ; D. Aigle (éd.), Saints
orientaux, Paris, 1995; ou encore, The Cult of Saints in
Late Antiquity and the Early Middle Ages : Essays on the
Contribution of Peter Brown, Oxford, 1995. Toutefois, on
peut s’étonner de 'absence dans la bibliographie de travaux
importants comme ceux de M. Chodkiewicz, Le Sceau des
saints. Prophétie et sainteté dans la doctrine d’lbn ‘Arabi,
Paris, 1986 ; C. Mayeur-Jaouen, Al-Sayyid al-Badawi, un
grand saint de I'islam égyptien, Le Caire, 1994, ainsi que
l'ouvrage de référence en frangais sur le culte des saints, H.
Chambert-Loir et C. Guillot (éd.), Le culte des saints dans le
monde musulman, Etudes thématiques, Paris, 4, 1995.

Aprés avoir souligné que les études sur la sainteté
sont fortement influencées par le paradigme chrétien, J.W.M.
s'efforce de penser un nouveau modéle de compréhension,
notamment par 'étude de l'interaction entre les Ecritures et
la pratique cultuelle des fidéles (« To understand how these
traditions were employed in the performance of ziyara »,
p.6). Pour comprendre cette articulation entre tradition
scripturaire et pratique populaire, J.W.M. s’appuie sur les
conceptions, pourtant désormais contestées, de Mircea
Eliade: les fidéles n’inventent pas I'espace sacré, «ils le
redécouvrent » (p. 43 in M. Eliade, Patterns in Comparative
Religion, London, 1958, p. 371-372).

Louvrage comporte cing chapitres, une conclusion,
une bibliographie, un glossaire (trés succinct des termes

hébreux et arabes) et un index.
|

Dans le premier chapitre, intitulé « Sacred Topography »
(p. 12-58), l'auteur tente de réfléchir aux liens entre I'espace
et le sacré en identifiant les qualités spéciales que les juifs
et les musulmans attribuent aux espaces sacrés. Pour cela,
J.W.M. étudie comment I'interaction entre trois catégories,
que sont Ihistoire (story, ou I'ensemble des Ecritures et
textes se référant a un lieu), le rituel (performance de la
ziyara ou du pélerinage), et les qualités physiques de I'es-
pace (place) considéré, engendre une topographie sacrée
(p. 14). Son étude repose sur une analyse du vocabulaire
des sources de faga’il (particuliérement al-Raba‘, Ibn ‘Asa-
kir et Ibn al-‘Adim), des guides de pelerinage musulmans
(al-Harawi, al-Hawrani), ou des récits de voyageurs juifs
(Eshtori ha-Parhi, al-Harizi, Petahiyah de Regensburg) mon-
trant le caractére sacré de la Syrie médiévale. Il en dégage
certains points communs dans la perception de I'espace
sacré dans les deux religions : perception sensorielle d’'une
«odeur de sainteté » (due parfois a I'action des pélerins qui
répandent des parfums pour démarquer I'espace sacré de
I'espace profane), manifestations physiques naturelles ou
surnaturelles (évocation de miracles, lumiéres...). Lauteur
passe ensuite en revue quelques espaces sacrés particu-
liers dans le Bilad al-3am (Damas, Mont Qasiyiin, al-Rabwa,
Alep) en étudiant leurs occurrences dans la tradition juive
et musulmane. Le caractére sacré de Damas tient a son
role dans la littérature eschatologique juive et musulmane,
alimportance de son passé antique et lointain, enfin a son
allure de paradis.

Dans le chapitre II, « The Friends of God » (p. 59-119),
l'auteur s’attache a définir la sainteté en islam et dans le
judaisme. La différence essentielle entre ces deux religions
est I'existence en islam d’une base théologique de la
doctrine de la sainteté (formulée a partir du Ix siécle) qui
manque au judaisme. Toutefois, dans le judaisme, malgré
I'absence de doctrine, la vénération des figures tradition-
nelles (bibliques) de la sainteté est assez répandue. Selon
la doctrine du zekhut avot (les mérites des Ancétres), le
peuple juif a été favorisé non pour ses mérites, mais pour
ceux de ses ancétres, prophétes, patriarches et héros bi-
bliques. Les saints juifs sont dotés de pouvoirs magiques
(divination, guérison, multiplication de pains et d’huile,
production de pluie). lls sont mentionnés dans les sources
par les termes de zaddiq ou hasid. La plus grande partie
du chapitre est cependant consacrée a la sainteté en islam.
Sur cette délicate question, I'auteur n’apporte pas de vue
d’ensemble, mais analyse, de facon assez disparate, un
ensemble de thémes qui se rapportent au saint (jelne,
ascétisme, baraka, objets dévotionnels). La question de
I'attribution de la sainteté est également un aspect impor-
tant du chapitre. Lauteur rappelle qu’en islam, la référence
a la sainteté est informelle, reposant sur un consensus
entre la population et les disciples du saint. Pour J.W.M.,
le saint musulman se définit par des qualités telles que la
piété, des vertus ascétiques, ainsi que la capacité a faire
des miracles (méme si tous les saints n’en font pas). Les

BCAI 20 — 2004 84 |
BCAI 20 (2004) Meri Josef W. : The Cult of Saints among Muslims and Jews in Medieval Syria, recensé par Anne Troadec
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Ill. HIsTOIRE |

liens avec le Prophéte ne sont pas déterminants dans la
reconnaissance de la sainteté musulmane. Ge sont plutdt
les circonstances sociales et spirituelles qui déterminent la
formation du culte d’un saint, et celles-ci ont peu a voir avec
la doctrine de la sainteté (p. 71). Lauteur étudie également
le cas des muwallahs qui ne respectent pas les regles de
la piété musulmane et pourtant sont vénérés comme des
saints. lls ménent une vie de marginaux et sont rarement
mentionnés dans les sources biographiques. S’ils sont
connus pour réaliser des miracles (karamat) et pour leurs
illuminations (mukasafat), I'attribution de la sainteté pose
probleme. J.W.M. cite de nombreux cas de chroniqueurs
doutant de leur sainteté. Il aurait été intéressant d’analyser
pourquoi certaines chroniques acceptent ou rejettent tel
ou tel saint et pour quelles raisons. Malheureusement
l'auteur procede le plus souvent a une lecture identique
des différents types de sources (chroniques, recueils de
fada’il, ouvrages de théologie, etc.) et souvent au premier
degré. Les citations, fort abondantes, sont placées sur le
méme plan et ne s'accompagnent que rarement d’une
contextualisation (date, lieu, critique de la source).

Dans le chapitre IIl « Experiencing the Holy: Sacred
Ritual and Pilgrimage », le plus long de 'ouvrage (p. 119-213),
est explorée la culture de la dévotion des saints a travers
I'étude du pélerinage et de la ziyara dans le monde musulman.
Contrairement aux chrétiens, les théologiens musulmans et
juifs jouent un faible rdle dans la formation et I'organisation
du culte. Lauteur explore donc la tension entre la position des
théologiens et la fagcon dont les fidéles vivaient le pélerinage
(expression d’une culture populaire). J.W.M. passe d’abord
en revue, citations a I'appui, les différents points de vue des
théologiens médiévaux (Ibn ‘Aqil, Ibn Taymiya, lbn Qayyim
al-Gawziya) sur cette question. Une des principales accusa-
tions faites a la ziyara est son manque d’appui scripturaire
(a la différence du hagd, encore que le Prophéte pratiquat
la visite aux tombeaux de ses Compagnons disparus). La
Ziyara est donc considérée comme une bid‘a, influencée
par des pratiques chrétiennes. La défense de la ziyara est
assumée par al-Gazali selon qui elle se fait dans un but de
commémoration des morts (dikr) et de contemplation (/tibar).
Une page est consacrée aux théologiens shiites qui ne s'op-
posent pas aux rituels de la ziyara. Lauteur passe ensuite
a I'étude des pratiques du culte des saints, S'appuyant sur
les guides de pélerinage (kutub al-ziyara égyptiens, syriens
et shiites), reflets d’un niveau plus populaire. Si les sources
égyptiennes sont étudiées longuement, il est dommage que
le passage consacré aux guides syriens (pourtant une source
essentielle a cet ouvrage) n’occupe que deux pages. J.W.M.
met en évidence que le premier guide de pélerinage syrien est
relativement tardif, datant du début du xvi® siécle (ce guide
a d’ailleurs fait 'objet d’'une traduction par 'auteur : J.W.M.,
« A Late Medieval Syrian Pilgrimage Guide : Ibn al-Hawrani’s
Al-iSarat ila amakin al-ziyarat (Guide to Pilgrimage Places) »
Medieval Encounters, 7,2001, p. 3-79). Mais les traditions sur

le culte des saints ou la topographie sacrée sont rapportées
|

d’aprés les sources géographiques (al-Dimasgi, Ibn Gubayr),
les manuels administratifs (al-Zahiri). Les xI®-x1I® siécles sont
caractérisés par une augmentation de cette activité de com-
pilation dans la production historiographique syrienne (Ibn
‘Asakir, al-‘Azimi, Ibn al-‘Adim, Ibn Saddad, Ibn al-Sihna). P. M.
Cobb, dans un article paru la méme année que I'ouvrage de
J.W.M. (« Virtual Sacrality, Making Muslim Syria Sacred be-
fore the Crusades », Medieval Encounters, 8,2002, p. 35-55),
montre que la tradition des fada’il a la fin du xi® siécle est une
sorte d’« archive » de traditions antérieures, compilée depuis
les débuts de I'époque islamique, dans laguelle le début de
la période abbasside joue un rdle crucial. Le but de ce travail
de compilation est de produire un discours sur la sainteté de
I'espace syrien. La suite du chapitre se présente comme une
succession d’anecdotes, dont la lecture est toujours agréable,
mais pour laquelle on regrettera 'absence de mise en pers-
pective. Il aurait été intéressant d’analyser les circonstances
politiques et sociales qui poussent, par exemple, un souverain
a former le culte d’un saint (comme Sayf al-Dawla fondant
un tombeau pour Muhassin b. al-Husayn a Alep, ou le sultan
Selim [¥"réhabilitant le tombeau d’Ibn ‘Arabi aprés sa victoire
sur les Mamelouks). Une telle approche aurait pu conduire a
I'élaboration d’une périodisation du culte des saints, ce qui
fait défaut dans I'ouvrage de J.W.M.. Aucune datation de I'his-
toire du culte des saints n’est proposée, et ce qui releve des
différents régimes (Seljoukides, Ayyoubides, Mamelouks)
n'est pas distingué. Au début de son étude sur Ibn ‘Arabi,
M. Chodkiewicz met au contraire en valeur I'évolution des
pratiques du culte des saints, et la place centrale du xi® siécle
dans le passage de « pratiques personnelles et libres a des
pratiques collectives et formalisées » (p. 24-25).

Sile chapitre 11l était presque exclusivement consacré a
I'étude du pélerinage musulman, le quatriéme a pour théme
«Jewish Pilgrimage » (p. 214-250). Lauteur s’appuie sur des
sources variées qu'il présente au début du chapitre : lettres
de pelerins, récits de pélerinage (essentiellement composés
par des juifs européens), poémes, ainsi que les documents
de la Geniza du Caire (lettres privées et surtout inventaire
et listes de tombeaux rédigés par des marchands). Le
chapitre « aborde également les objections des théologiens
juifs a I'égard de certaines pratiques populaires de ziyara,
et leur acceptation générale des autres ». Lauteur passe
en revue les différents tombeaux des figures du judaisme
(descriptions physiques, rituels de pélerinage): Ezéchiel,
Edras, Samuel et les tombeaux des sages du Talmud en
Galilée. Les pelerinages se font également en direction
de lieux de culte fondés par les ancétres (synagogue de
Moise & Dammih, en Egypte, synagogue d’Elie & Gawbar,
prés d’Alep).

Dans le cinquiéme chapitre, « Pilgrimage Places »
(p.251-280), l'auteur S’interroge sur la genése du culte
des saints dans la tradition musulmane. En s’appuyant sur
les travaux de P. Brown, il met en valeur I'importance du
patronage dans le développement des lieux de culte des
saints et par extension des lieux de pélerinage. Il analyse

BCAI 20 - 2004 85
BCAI 20 (2004) Meri Josef W. : The Cult of Saints among Muslims and Jews in Medieval Syria, recensé par Anne Troadec
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Ill. HIsTOIRE

trés brievement les circonstances de la prolifération des
lieux de culte aux xII® et xlI® siécles, signalant d’une part
I'implication des dirigeants musulmans (Seljoukides, Ayyou-
bides, Mamelouks) et, d’autre part, le développement du
soufisme. J.W.M. dresse ensuite un inventaire de la variété
des tombeaux et autres monuments qui donnaient lieu a des
pelerinages (mazar, qubba, qabr, mashad, etc.).

Enfin, dans la conclusion, 'auteur réévalue I'importan-
ce du culte des saints dans la tradition juive et musulmane
et revient sur la recherche récente sur la culture savante et
la culture populaire, s’appuyant notamment sur les travaux
de R. Chartier sur la France moderne. Selon ce dernier, il
est vain de vouloir distinguer culture savante et culture
populaire par leurs objets culturels supposés spécifiques. Ce
que I'historien doit étudier « sont les différents usages et les
différentes stratégies d’appropriation » d’un matériau cultu-
rel commun (R. Chartier, « Culture as Appropriation : Popular
Cultural Uses in Early Modern France », in S.L. Kaplan,
Understanding Popular Culture : Europe from the Middle
Ages to the Nineteenth Century, Berlin, 1994, p.229-253).
Une étude comme celle de C. Mayeur-Jaouen sur le saint
égyptien Ahmad al-Badawi, déja citée, le montre également :
ce saint, rural, et populaire par excellence compte parmi
ses adeptes des lettrés d’envergure comme Sar‘ani. J.M.W.
propose finalement de retenir quatre aspects fondamentaux
pour I'étude de la ziyara, qui sont quatre aspects du culte
des saints: e saint, le tombeau, le fidéle et le rituel. Ceux-ci
ne constituent pas des catégories, mais sont une maniére
d’appréhender la religion et la culture « populaires» des
juifs et des musulmans.

Outre les critiques déja formulées, un dernier regret
est I'ignorance des chrétiens d’Orient. Le choix des juifs et
des musulmans est justifié (p.4) par I'absence de guides
de pelerinage chez les communautés chrétiennes orientales.
Or, comme l'auteur I'a montré, il n’existe pas non plus de
guides de pélerinage syriens stricto sensu avant le début
du xvi® siecle. De plus, cette lacune est comblée chez les
chrétiens par d’autres types de sources, notamment hagio-
graphiques et liturgiques, pouvant servir de matériau pour
écrire 'histoire du culte des saints. La vitalité de ce culte
est attestée par les sources manuscrites qui lui sont consa-
crées : synaxaires et ménologes syriaques (recueils de Vies
de saints regroupées selon I'ordre du calendrier) et recueils
de priéres dédiés au saint (en syriaque fechmechto).

Toutefois, 'ouvrage de J.W.M. reste un livre agréable
a lire, et utile parce qu'il regorge de citations de premiére
main, de sources juives arabes, fort bien individualisées
typographiquement et souvent fort longues.

Anne Troadec
Université Saint-Joseph - Beyrouth

BCAI 20 - 2004 86
BCAI 20 (2004) Meri Josef W. : The Cult of Saints among Muslims and Jews in Medieval Syria, recensé par Anne Troadec
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



