
 BCAI 20 – 2004 65

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

Friedmann Yohanan, Tolerance and Coercition in Islam. Interfaith Relations in the Muslim Tradition [Guy Ducatez]

Friedmann Yohanan, 
Tolerance and Coercition in Islam. 
Interfaith Relations in the Muslim Tradition

Cambridge, C.U.P., 2003. XII + 232 p.

Cet ouvrage, composé de 199 pages de texte, de 
14 pages de bibliographie et de 18 pages d’index, a pour 
sources les commentaires classiques du Coran (™abarî, 
Abº Su©ºd…), les six recueils canoniques de Traditions 
canoniques et bien d’autres, mais aussi nombre d’ouvrages 
de juristes, dont ceux des fondateurs des quatre maƒæhib
reconnus. Si l’A. s’intéresse aux trois premiers siècles de 
l’hégire, tout en tentant de se limiter aux deux premiers, 
surtout lorsqu’il s’agit de débusquer les traditions qui 
pourraient, selon lui, appartenir à un ancient layer of legal 
opinion par opposition à «la loi établie» (the established 
legal law ou legal law ou legal law the cristallised legal law), il n’hésite pas, le cas 
échéant, à déborder ce cadre chronologique.

Le livre met l’accent sur la variété et la disparité 
des décisions légales, se concentre sur les attitudes des 
musulmans à l’égard des «autres», en un mot sur l’ethos
islamique, non sur l’histoire de l’islam, et ne compare pas 
cet ethos à l’aune de celui des civilisations contemporaines 
de l’islam médiéval.

L’A., Max Schlössinger, Professor of Islamic Studies à 
l’Université hébraïque de Jérusalem et membre de l’Acadé-
mie israélienne des sciences et humanités, s’est intéressé 
aux musulmans de l’Inde dans le cadre de deux ouvrages: 
Shaykh AÌmad Sîrhindî: An Outline of his Thought and a 
Study of his Image in the Eyes of Posterity (1971, rééd. Study of his Image in the Eyes of Posterity (1971, rééd. Study of his Image in the Eyes of Posterity
2000: portant sur un savant religieux et mystique indien 
[971/1564-1034/1624] qui contribua à la revitalisation 
de l’islam orthodoxe après le règne de l’empereur Akbar 
[1555-1605]) et Prophecy Continuous: Aspects of Ahmadi 
Religious Thought and its Medieval Background (1989, Religious Thought and its Medieval Background (1989, Religious Thought and its Medieval Background
rééd. 2002). En un certain sens, l’ouvrage présenté ici est 
un prolongement et un complément des deux précédents. 
L’auteur y a rencontré le statut que les musulmans, alors 
une minorité au pouvoir, accordaient aux Hindous. Bien que 
polythéistes et dépourvus de livres saints aux yeux des 
musulmans médiévaux, les Hindous se voyaient attribuer le 
statut de mæÏºs ou zoroastriens, un statut qui, s’il rangeait 
les Hindous parmi les ƒimmî, ƒimmî, ƒimmî ou protégés, et permettait de 
prélever sur eux la Ïizya, ou impôt de capitation, en faisait 
des ƒimmî inférieurs aux ƒimmî inférieurs aux ƒimmî ahl al-kitæb (juifs et chrétiens) 
stricto sensu, en ce sens que les musulmans ne pouvaient 
prendre femme parmi eux: les mæÏºs n’égorgeaient pas les
bêtes et épousaient même leurs sœurs (AÌmad b. Îanbal), 
si bien qu’un musulman digne de ce nom ne pouvait en 
aucun cas vivre auprès d’une telle épouse incapable de 
suivre les rites alimentaires légaux, à la différence des 
femmes juives (mais quid des chrétiennes?).quid des chrétiennes?).quid

Bien que le livre traite des relations interconfession-
nelles de l’islam durant les trois premiers siècles de l’hégire, 

telles qu’elles sont abordées par les juristes (cf. «Introduc-
tion», p. 1 et «Conclusion», p. 194 et 199), le titre laisserait 
croire à tort et par anachronisme – c’est surtout vrai du 
premier terme du titre – que ces relations pourraient être 
catégorisées par le concept de tolérance et de coercition, et 
s’organiseraient selon leur mode de fonctionnement. Dans 
son introduction, l’A. n’est pas dupe des sous-entendus 
ambigus que recèle un tel intitulé et il souligne que ces 
dénominations doivent plus aux interrogations contempo-
raines posées par des chercheurs musulmans (soucieux de 
démontrer que l’islam était, ou a toujours été, ouvert, sinon 
tolérant, aux religions concurrentes et/ou partenaires qu’il 
a rencontrées) et par des chercheurs occidentaux (mûs 
par les dialogues islamo-chrétiens ou islamo-juifs) qu’à une 
tolérance quelconque que manifesterait l’islam médiéval en 
et par lui-même. Mais il en fut de même du christianisme et 
du judaïsme médiévaux, bien que la situation des juifs ait 
toujours été plus enviable sous l’islam médiéval que sous 
le christianisme, ce que souligne à plusieurs reprises l’A. En 
effet la tolérance est apparue sous forme de revendication 
au cours du XVIIIe siècle européen et représente une fille 
de l’Aufklärung.

Comme le rappelle l’A., le Coran ne possède pas de 
terme pour exprimer l’idée de tolérance, bien que son an-
tonyme ikræh ou coercition y soit souvent employé (cf. en 
particulier Qur., II, 256: læ ikræh fî’l-dîn). Et si certains 
auteurs musulmans modernes interprètent le vocable samÌa
usité dans certains ÌadîÚ (voir le ÌadîÚ (voir le ÌadîÚ ÌadîÚ cité par AÌadîÚ cité par AÌadîÚ Ìmad 
b. Îanbal: li-ta©lama al-yahºd anna fî dîni-næ fusÌatan innî 
ursiltu bi-Ìanîfîya samÌa ou «que les juifs sachent que dans 
notre religion il y a de la latitude. J’ai été envoyé avec la 
douce [religion] Ìanîfîya») dans le sens de tolérance, et ce 
en lui trouvant des affinités linguistiques avec les modernes 
tasæmuÌ ou samæÌa, il faut remarquer que les contextes 
médiévaux où samÌa est employé renvoient toujours à des 
adoucissements du rituel musulman, jamais à la tolérance 
au sens moderne du terme.

Ces relations interconfessionnelles sont abordées à 
travers cinq thèmes, qui constituent autant de chapitres à 
peu près équilibrés:

Chapitre I: La diversité religieuse et la hiérarchie de 
religions;

Chapitre II: La classification des incroyants;
Chapitre III: Y a-t-il aucune contrainte dans la 

 religion?;
Chapitre IV: L’apostasie;
Chapitre V: Les mariages interconfessionnels.
L’existence d’une «ancienne couche d’opinion légale» 

toujours en filigrane dans le corps du texte, mais que l’A. 
explicite dans la conclusion (p. 194) en analysant un vaste 
matériel, constitue en fait un axe important de sa probléma-
tique. Elle ne tente pas de répondre aux questions maintes 
fois débattues et soulevées à propos des vues différentes 
adoptées par les jurisconsultes musulmans durant le 
premier siècle de l’hégire à propos des sujets examinés 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Friedmann Yohanan : Tolerance and Coercition in Islam. Interfaith Relations in the Muslim Tradition, recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 20 – 2004 66

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

par elle, à savoir: s’agit-il de différences régionales? ces 
divergences sont-elles liées aux divergences entre les 
quatre maƒæhib en voie de formation, ou sont-elles dues à 
l’histoire? Autrement dit: s’agirait-il du fameux «précédent 
bien établi» ou de l’«ancienne pratique» chers à J. Schacht 
(Introduction to Islamic Law, 1954, 29-31)?

Y. Friedmann, intellectuellement plus proche de la 
démarche et des travaux de Harald Motzki, de M. Lecker 
et surtout de J.M. Kister (ils pensent qu’il est possible de 
dégager à travers le fatras des traditions partiellement 
contradictoires des éléments de réalité à condition de les 
référer avec une grande circonspection aux événements 
qui ont secoué la péninsule Arabique entre 618-619 et 
632 de notre ère), montre avec suffisamment de cohé-
rence historique, de logique et de pertinence qu’un certain 
nombre de traditions sont le témoignage d’attitudes plus 
ouvertes (more considerate) envers les «scripturaires» (y 
compris les zoroastriens parfois) de la part de la commu-
nauté musulmane naissante. Ces attitudes deviennent plus 
tranchées au fur et à mesure que celle-ci s’affirme et que la 
péninsule Arabique devient libre de toute religion et de toute 
communauté, autre qu’arabe et musulmane. Toutefois il lui 
est difficile de souscrire entièrement au modèle élaboré par 
J. Schacht, un passage «du plus doux au plus rigoureux» 
envers les religions autres que l’islam, car, dans le cas des 
polythéistes (mu‡rikºn) arabes, les attitudes semblent 
claires dès le départ, à l’exception de quelques individus 
toutefois, comme le polythéiste mecquois Abº’l-¢AÒ b. al-
Rabî© b. ¢Abd al-¢Uzzæ qui, bien que converti sur le tard (en 
628 ou 630 de notre ère), n’en demeura pas moins l’époux 
de Zaynab, donc le gendre du Prophète: Zaynab fit partie 
des premiers convertis à l’islam et émigra à Médine. Cer-
taines traditions ont résolu cette contradiction en insistant 
sur l’amitié et la bienveillance dont Abº’l-¢AÒ fit preuve à 
l’égard du Prophète envers et contre tous.

D’autres polythéistes, comme les Hindous, ont 
bénéficié d’un régime plus favorable, puisqu’ils ont été 
inclus parmi les mæÏºs, précisément parce qu’ils n’étaient 
pas arabes. En ce sens, s’ils refusaient le nouveau contrat 
(©ahd) voulu par le Prophète, ils ne transgressaient pas les 
relations de parenté entre Arabes et la filiation, comme le 
faisaient les Arabes qui s’obstinaient dans le polythéisme; 
chez les Arabes, l’adhésion à l’islam se doublait du respect 
de la ©aÒabîya, ou fibre ethnique, et refuser la première 
entraînait la trahison de la seconde.

Le premier chapitre part de l’idée que, pour la tra-
dition musulmane consciente de la diversité religieuse 
de l’humanité, la religion primordiale était l’islam, encore 
donnée pour Ìanîfîya (Qur., II, 213 et X, 19: kæna al-næsu 
ummatan wæÌida), que les prophètes, transmetteurs de 
la Révélation, forment une chaîne, mais que les différents 
livres révélés sont soumis à la corruption (taÌrîf), diversité taÌrîf), diversité taÌrîf
voulue par Allâh. Ces Révélations sont tenues pour vraies 
tant qu’elles ne sont pas abrogées par les paroles divines 
suivantes, si bien que la venue de l’islam abroge les lois des 

«Gens du Livre», à l’exception de certains principes de base 
(interdiction de la fornication, croyance en Dieu…).

Puis l’A. passe à l’appréhension qu’ont les musulmans 
de leurs relations avec les différentes religions contemporai-
nes de la Péninsule, en critiquant la thèse de Fred Donner. 
L’islam, face à ses succès durant la vie du Prophète, s’est 
aguerri, a triomphé et s’est peu à peu convaincu qu’il re-
présentait la religion finale et supérieure (cf. Qur., III, 139; 
XLVII, 35; III, 33, XLVIII, 28 et LXI, 9: faire prévaloir la vraie 
religion sur toutes les autres…). Cette exaltation de l’islam, 
qui trouve son expression dans ce ÌadîÚ tant de fois cité: 
al-islæm ya©læ wa læ yu©læ, a de nombreuses conséquences 
pratiques, comme l’interdiction du mariage de tout non-
musulman avec une musulmane; en outre épouser une 
kitæbî pour un musulman est une preuve de la supériorité 
de l’islam, le paiement d’une diya, ou prix du sang, est 
de moitié inférieur à celle d’un musulman pour un kitæbî.  kitæbî.  kitæbî
Pour l’A., la date à laquelle Fred Donner situe le passage 
d’une communauté de croyants (récitation de la première 
partie de la ‡ahæda, inclusion de juifs et de chrétiens) à 
une  communauté de musulmans (récitation complète de 
la ‡ahæda, exclusion des juifs et des chrétiens), soit le troi-
sième quart du premier siècle de l’hégire, est trop tardive. 
Il opte, même si la thèse de Donner lui semble exacte dans 
ses grandes lignes, pour les dernières années de la période 
médinoise, autour des années 628-630 de notre ère (après 
la prise de La Mecque et le traité de Îudaibîya).

Mais, selon l’A., cette supériorité de l’islam sur les 
autres religions est loin d’avoir toujours été le cas à l’épo-
que de la jeune communauté musulmane (avant 630). Il 
en détecte certains éléments dans l’approche égalitaire 
que recèle sous forme de trace tel ou tel maƒhab (ancient 
layer of legal opinion): si les mælikîtes, les ‡æfi©îtes et les 
Ìanbalîtes soutiennent une approche inégalitaire dans l’ap-
plication du qiÒæÒ, ou loi du talion, aux ƒimmî, le ƒimmî, le ƒimmî maƒhab 
Ìanafîte adopte une attitude égalitaire en ce domaine et 
l’A. retrouve d’autres exemples de cet ancient layer dans ancient layer dans ancient layer
l’orientation vers Jérusalem de la prière…

Le deuxième chapitre, consacré à la classification des 
incroyants, s’interroge sur la terminologie qui s’y rapporte: 
si les musulmans considèrent l’«infidélité» comme une 
seule religion face à l’islam, ils opèrent cependant des 
distinctions: les juifs sont des Banº Isræ’îl et des Banº Isræ’îl et des Banº Isræ’îl yahºd, le 
premier terme étant réservé aux descendants de ceux qui 
ont reçu la revélation de la Tora, les chrétiens des naÒæræ, 
les zoroastriens des mæÏºs, les sabéens des Òabî’a, les 
polythéistes des mu‡rikºn.

L’A. montre que la catégorie des payeurs de Ïizya, plus 
tard définis comme ahl al-ƒimma, s’est peu à peu étendue: 
d’abord les juifs et les chrétiens, dénommés aussi ahl al-kitæb, 
ou «Gens du Livre» (dont les musulmans peuvent épouser 
les femmes et consommer la chair égorgée par eux), puis 
les zoroastriens du BaÌrayn et du ¢Umæn qui, quoique non 
«scripturaires», sont inclus dans les ahl al-ƒimma sous ¢Umar 
b. al-⁄a††æb, — les musulmans ne peuvent épouser leurs 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Friedmann Yohanan : Tolerance and Coercition in Islam. Interfaith Relations in the Muslim Tradition, recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 20 – 2004 67

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

femmes, ni consommer la chair égorgée par eux, le fait qu’ils 
possèdent un Livre a toujours été tenu pour douteux et ils sont 
régulièrement accusés de ‡irk (dualisme, mariage de leurs 
mères et sœurs); ce dernier modèle fut appliqué bientôt aux 
Berbères, aux Hindous… En effet une petite garnison arabe, 
au début de la conquête, n’aurait jamais pu tenir dans un 
milieu majoritairement idolâtre, s’il n’en avait pas été ainsi. 
L’A. montre aussi que l’attitude des musulmans à l’égard 
des idolâtres fut sans compromis au début: la conversion 
ou la mort (attitude restée celle d’al-Ωæfi©î, d’Ibn Îazm et des 
Ìanbalîtes: trace d’une ancienne couche d’opinion légale) 
était réservée aux Arabes (les Banº Tafilîb, s’ils sont restés 
majoritairement chrétiens, durent payer une Ïizya double, 
appelée Òadaqa); une fois que la péninsule Arabique, à la fin 
de la vie du Prophète, fut devenue presque uniquement arabe 
et musulmane (les juifs et les chrétiens en furent progressive-
ment expulsés, même si, sous ¢Umar b. al-⁄a††æb, il existait 
encore des juifs, en petit nombre, à Médine et à ⁄aybar), les 
considérations religieuses laissèrent la place à des exigences 
financières et politiques (construction d’un État): le statut 
de ƒimmî est alors étendu ƒimmî est alors étendu ƒimmî à tous les non-musulmans, y 
compris aux idolâtres, tandis que les ahl al-kitæb acquéraient 
un statut supérieur.

Le troisième chapitre est centré sur l’étude de la 
compréhension et de la réception du verset II, 256 (læ 
ikræha fî’l-dîn... ou «aucune contrainte dans la religion») 
et concerne la question de la coercition en islam (tolerance 
and intolerance).

Ce verset est révélé lors de l’expulsion de la tribu 
juive des Banº Na∂îr de Médine en 625 de notre ère, tan-
dis que jusqu’à ce moment les musulmans, en butte aux 
persécutions des Mecquois, se satisfaisaient de l’existence 
d’autres religions du livre (voir les clauses du ©ahd al-umma 
ou «Constitution de Médine»). Le verset peut s’interpréter 
comme déniant la possibilité de contraindre, ou comme 
enjoignant de ne pas pratiquer la coercition. L’exégèse co-
ranique se divise grosso modo en deux grands courants:

1. Le verset enjoint de ne pas imposer l’islam par 
la force: la vérité de l’islam est tellement évidente que 
personne n’éprouve le besoin d’y être contraint, et être 
converti de force à l’islam n’apporterait aucun bénéfice au 
converti (cf.cf.cf Ibn KaÚîr).

2. Pour l’autre courant, le verset II, 256 doit être en-
tendu comme un ≈abar ou une description de la condition ≈abar ou une description de la condition ≈abar
humaine: il transmet l’idée qu’embrasser une religion n’est 
que le fait d’une capacité ou d’un libre choix (tamkîn i≈tiyær), 
certainement pas le résultat d’une contrainte et d’une coer-
cition (qasr, iÏbær). En ce sens, «croire est une action du 
cœur» et la contrainte créerait une situation théologique 
inacceptable: forcer les gens à se convertir à la vraie foi 
rendrait leur réponse sans valeur et le monde cesserait 
d’être «un hâvre d’épreuves»(dær al-ibtilæ’).

Toutefois, certains groupes de gens peuvent être 
 convertis par la force, mais cette question a toujours occupé 
une place annexe dans le fiqh.

D’abord les femmes: si les relations sexuelles et matri-
moniales sont interdites avec les mu‡rikæt, la jurisprudence 
a trouvé des biais pour satisfaire les pulsions masculines, 
comme le stratagème qui consiste à ce que la femme 
esclave se tourne vers la Ka©ba, à lui ordonner de réciter 
la ‡ahæda et d’accomplir les ablutions…

Puis les enfants: une telle conversion peut s’appliquer 
aux enfants captifs dont aucun des parents vivants n’est 
musulman ou membre des Gens du Livre…, car l’enfant 
est censé se trouver naturellement dans l’état de fi†rafi†rafi , 
c’est-à-dire l’islam.

Enfin les prisonniers de guerre: à l’époque du Prophète, 
les prisonniers sont soit relâchés contre rançon (les soixante-
dix prisonniers de Badr), soit libérés sans condition, soit 
mis à mort (cas de quatre prisonniers après la prise de La 
Mecque). Selon les écoles de loi, il semble que le traitement 
des prisonniers polythéistes ait oscillé entre la conversion 
ou la mort d’une part, la vie sauve contre paiement de la 
Ïizya d’autre part, ou encore la conversion.

Le traitement des apostats, objet du quatrième 
chapitre, semble connaître aussi une ancienne couche 
d’opinion légale.

Dans le Coran, la punition des apostats est reléguée 
dans l’Au-delà (époque où les musulmans étaient soumis 
aux persécutions des Mecquois), mais la tradition tente 
de montrer que le Prophète a fait fi de cette attitude, alors 
qu’il était encore en vie. Si ¢Umar b. al-⁄a††æb a choisi d’em-
prisonner les apostats jusqu’à ce qu’ils se repentent, des 
jurisconsultes ont privilégié une autre attitude: demander 
à perpétuité que les apostats, y compris les récidivistes, se 
repentent, tant qu’il y a espoir qu’ils agissent en ce sens, 
ce qui signifie ipso facto l’abandon de toute peine capitale 
(position d’Ibræhîm al-Na≈a©î par exemple, mort au début 
du deuxième siècle de l’hégire). Ces opinions appartiennent, 
selon l’A., à ce qu’elle a dénommé «le plus obligeant» (more 
considerate) envers l’ «autre» religieux.

Mais il existe une opinion légale ancienne (ancient 
layer) qui refuse totalement de donner à l’apostat l’occa-
sion de se repentir et exige la mort immédiate (al-Mæwardî 
et al-Marfiînænî entre autres), car l’apostat a le statut du 
Ìarbî infidèle.Ìarbî infidèle.Ìarbî

Autre thème des relations interreligieuses et domaine 
où la coercition disparaît: les mariages interconfessionnels 
qui font l’objet du cinquième chapitre.

Bien que la loi islamique autorise les musulmans à 
épouser des femmes «scipturaires» (juives et chrétiennes), 
une partie importante des fuqæhæ‘, au premier siècle de 
l’hégire, a toujours considéré avec défaveur de telles 
unions, et ce malgré le verset V, 5, et le fait qu’épouser 
des femmes «scripturaires» soit un symbole de la gran-
deur de l’islam.

En outre, des traditions prouvent que l’islam naissant 
n’a pas interdit de façon absolue le mariage avec des 
incroyants (cas déjà cité de Zaynab, fille du Prophète et 
épouse d’Abº ’l-¢ÆÒ).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Friedmann Yohanan : Tolerance and Coercition in Islam. Interfaith Relations in the Muslim Tradition, recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 20 – 2004 68

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

Ces deux attitudes attestent que l’acceptation et 
l’application des décisions coraniques relatives à ces types 
de mariage furent loin d’être unanimes et immédiates. Il en 
ressort que le comportement des musulmans envers les 
«Gens du Livre» tendit vers la rigueur, contrairement à ce 
qu’il en a été vis-à-vis des zoroastriens et des polythéistes, 
nécessités financières et politiques faisant loi.

Un livre très bien documenté, dont la problématique est 
articulée autour de la recherche d’un ancient layer of legal 
opinion et de l’évolution différenciée des relations intercon-
fessionnelles vers plus de rigueur ou plus de douceur, mais 
dont les résultats devraient être confrontés aux données 
recueillies dans les chroniques et autres ouvrages ne rele-
vant pas du genre jurisprudentiel. Une telle confrontation 
pourrait confirmer ou infirmer les évolutions dégagées et 
montrer si, les cas étant très souvent d’espèce, les grandes 
tendances ne sont pas plus diverses et multiples.

Guy Ducatez
Cnrs - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Friedmann Yohanan : Tolerance and Coercition in Islam. Interfaith Relations in the Muslim Tradition, recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



