| Ill. HIsTOIRE |

Friedmann Yohanan,
Tolerance and Coercition in Islam.
Interfaith Relations in the Muslim Tradition

Cambridge, C.U.P., 2003. XIl + 232 p.

Cet ouvrage, composé de 199 pages de texte, de
14 pages de bibliographie et de 18 pages d’index, a pour
sources les commentaires classiques du Coran (Tabari,
Abl Su‘dd...), les six recueils canoniques de Traditions
canoniques et bien d’autres, mais aussi nombre d’ouvrages
de juristes, dont ceux des fondateurs des quatre madahib
reconnus. Si I'A. s’intéresse aux trois premiers siécles de
I'hégire, tout en tentant de se limiter aux deux premiers,
surtout lorsqu’il s’agit de débusquer les traditions qui
pourraient, selon lui, appartenir a un ancient layer of legal
opinion par opposition a «la loi établie » (the established
legal law ou the cristallised legal law), il n’hésite pas, le cas
échéant, a déborder ce cadre chronologique.

Le livre met I'accent sur la variété et la disparité
des décisions légales, se concentre sur les attitudes des
musulmans a I'égard des « autres », en un mot sur /’ethos
islamique, non sur I'histoire de I'islam, et ne compare pas
cet ethos a l'aune de celui des civilisations contemporaines
de l'islam médiéval.

L’A., Max Schldssinger, Professor of Islamic Studies a

I'Université hébraique de Jérusalem et membre de I'Acadé-

mie israélienne des sciences et humanités, s’est intéressé
aux musulmans de I'lnde dans le cadre de deux ouvrages:
Shaykh Ahmad Sirhindi : An Qutline of his Thought and a
Study of his Image in the Eyes of Posterity (1971, rééd.
2000 portant sur un savant religieux et mystique indien
[971/1564-1034/1624] qui contribua a la revitalisation
de l'islam orthodoxe apres le régne de I'empereur Akbar
[1555-1605]) et Prophecy Continuous : Aspects of Ahmadi
Religious Thought and its Medieval Background (1989,
rééd. 2002). En un certain sens, 'ouvrage présenté ici est
un prolongement et un complément des deux précédents.
Lauteur y a rencontré le statut que les musulmans, alors
une minorité au pouvoir, accordaient aux Hindous. Bien que
polythéistes et dépourvus de livres saints aux yeux des
musulmans médiévaux, les Hindous se voyaient attribuer le
statut de magus ou zoroastriens, un statut qui, s'il rangeait
les Hindous parmi les dimmi, ou protégés, et permettait de
prélever sur eux la gizya, ou impdt de capitation, en faisait
des dimmi inférieurs aux ahl al-kitab (juifs et chrétiens)
stricto sensu, en ce sens que les musulmans ne pouvaient
prendre femme parmi eux : les magus n’égorgeaient pas les
bétes et épousaient méme leurs sceurs (Ahmad b. Hanbal),
si bien qu’un musulman digne de ce nom ne pouvait en
aucun cas vivre auprés d’une telle épouse incapable de
suivre les rites alimentaires légaux, a la différence des
femmes juives (mais quid des chrétiennes ?).

Bien que le livre traite des relations interconfession-

nelles de I'islam durant les trois premiers siecles de 'hégire,
|

telles qu’elles sont abordées par les juristes (cf. « Introduc-
tion », p. 1 et « Conclusion », p. 194 et 199), le titre laisserait
croire a tort et par anachronisme — c’est surtout vrai du
premier terme du titre — que ces relations pourraient étre
catégorisées par le concept de tolérance et de coercition, et
s’organiseraient selon leur mode de fonctionnement. Dans
son introduction, I'A. n’est pas dupe des sous-entendus
ambigus que recéle un tel intitulé et il souligne que ces
dénominations doivent plus aux interrogations contempo-
raines posées par des chercheurs musulmans (soucieux de
démontrer que I'islam était, ou a toujours été, ouvert, sinon
tolérant, aux religions concurrentes et/ou partenaires qu'’il
a rencontrées) et par des chercheurs occidentaux (mis
par les dialogues islamo-chrétiens ou islamo-juifs) qu’a une
tolérance quelconque que manifesterait I'islam médiéval en
et par lu-méme. Mais il en fut de méme du christianisme et
du judaisme médiévaux, bien que la situation des juifs ait
toujours été plus enviable sous I'islam médiéval que sous
le christianisme, ce que souligne a plusieurs reprises I'A. En
effet la tolérance est apparue sous forme de revendication
au cours du xvili® siecle européen et représente une fille
de l'Aufklédrung.

Comme le rappelle I'A., le Coran ne posséde pas de
terme pour exprimer 'idée de tolérance, bien que son an-
tonyme ikrah ou coercition y soit souvent employé (cf. en
particulier Qur., I, 256 1a ikrah fr'l-din). Et si certains
auteurs musulmans modernes interprétent le vocable samha
usité dans certains hadit (voir le hadit cité par Ahmad
b. Hanbal : /i-fa‘lama al-yahid anna fi dini-na fushatan inni
ursiltu bi-hanifiya samha ou « que les juifs sachent que dans
notre religion il y a de la latitude. J'ai été envoyé avec la
douce [religion] hanifiya ») dans le sens de tolérance, et ce
en lui trouvant des affinités linguistiques avec les modernes
tasamuh ou samaha, il faut remarquer que les contextes
médiévaux ol samha est employé renvoient toujours a des
adoucissements du rituel musulman, jamais a la tolérance
au sens moderne du terme.

Ces relations interconfessionnelles sont abordées a
travers cing thémes, qui constituent autant de chapitres a
peu pres équilibrés

Chapitre 1: La diversité religieuse et la hiérarchie de
religions;;

Chapitre 11 : La classification des incroyants ;

Chapitre 1: Y a-t-il aucune contrainte dans la
religion?;

Chapitre Iv: Lapostasie ;

Chapitre v: Les mariages interconfessionnels.

Lexistence d’une « ancienne couche d’opinion légale »
toujours en filigrane dans le corps du texte, mais que I'A.
explicite dans la conclusion (p. 194) en analysant un vaste
matériel, constitue en fait un axe important de sa probléma-
tique. Elle ne tente pas de répondre aux questions maintes
fois débattues et soulevées a propos des vues différentes
adoptées par les jurisconsultes musulmans durant le

premier siecle de I'hégire a propos des sujets examinés
|

BCAI 20 - 2004 65
BCAI 20 (2004) Friedmann Yohanan : Tolerance and Coercition in Islam. Interfaith Relations in the Muslim Tradition, recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Ill. HIsTOIRE |

par elle, a savoir: s’agit-il de différences régionales ? ces
divergences sont-elles liées aux divergences entre les
quatre madahib en voie de formation, ou sont-elles dues a
I'histoire ? Autrement dit : s’agirait-il du fameux « précédent
bien établi » ou de I'« ancienne pratique » chers a J. Schacht
(Introduction to Islamic Law, 1954, 29-31)?

Y. Friedmann, intellectuellement plus proche de la
démarche et des travaux de Harald Motzki, de M. Lecker
et surtout de J.M. Kister (ils pensent qu’il est possible de
dégager a travers le fatras des traditions partiellement
contradictoires des éléments de réalité a condition de les
référer avec une grande circonspection aux événements
qui ont secoué la péninsule Arabique entre 618-619 et
632 de notre ére), montre avec suffisamment de cohé-
rence historique, de logique et de pertinence qu’un certain
nombre de traditions sont le témoignage d’attitudes plus
ouvertes (more considerate) envers les « scripturaires » (y
compris les zoroastriens parfois) de la part de la commu-
nauté musulmane naissante. Ces attitudes deviennent plus
tranchées au fur et @ mesure que celle-ci s'affirme et que la
péninsule Arabique devient libre de toute religion et de toute
communauté, autre qu’arabe et musulmane. Toutefois il lui
est difficile de souscrire entiérement au modéle élaboré par
J. Schacht, un passage «du plus doux au plus rigoureux »
envers les religions autres que I'islam, car, dans le cas des
polythéistes (muSrikiin) arabes, les attitudes semblent
claires dés le départ, a I'exception de quelques individus
toutefois, comme le polythéiste mecquois Abii’l-‘As b. al-
Rabi‘ b. ‘Abd al-‘Uzza qui, bien que converti sur le tard (en
628 ou 630 de notre ére), n’en demeura pas moins I'époux
de Zaynab, donc le gendre du Prophéte : Zaynab fit partie
des premiers convertis a I'islam et émigra & Médine. Cer-
taines traditions ont résolu cette contradiction en insistant
sur I'amitié et la bienveillance dont Abu’l-‘As fit preuve a
I'égard du Prophéte envers et contre tous.

D’autres polythéistes, comme les Hindous, ont
bénéficié d'un régime plus favorable, puisqu’ils ont été
inclus parmi les magas, précisément parce qu'ils n’étaient
pas arabes. En ce sens, s'ils refusaient le nouveau contrat
(‘ahd) voulu par le Prophéte, ils ne transgressaient pas les
relations de parenté entre Arabes et la filiation, comme le
faisaient les Arabes qui s’obstinaient dans le polythéisme ;
chez les Arabes, 'adhésion a I'islam se doublait du respect
de la ‘asabiya, ou fibre ethnique, et refuser la premiére
entrainait la trahison de la seconde.

Le premier chapitre part de I'idée que, pour la tra-
dition musulmane consciente de la diversité religieuse
de I'humanité, la religion primordiale était I'islam, encore
donnée pour hanifiya (Qur., 11, 213 et X, 19: kana al-nasu
ummatan wahida), que les propheétes, transmetteurs de
la Révélation, forment une chaine, mais que les différents
livres révélés sont soumis a la corruption (fahrif), diversité
voulue par Allah. Ces Révélations sont tenues pour vraies
tant qu’elles ne sont pas abrogées par les paroles divines

suivantes, si bien que la venue de 'islam abroge les lois des
|

«Gens du Livre », a 'exception de certains principes de base
(interdiction de la fornication, croyance en Dieu...).

Puis I'A. passe a I'appréhension qu’ont les musulmans
de leurs relations avec les différentes religions contemporai-
nes de la Péninsule, en critiquant la thése de Fred Donner.
Lislam, face a ses succeés durant la vie du Prophéte, s’est
aguerri, a triomphé et s’est peu a peu convaincu qu’il re-
présentait |a religion finale et supérieure (cf. Qur., 1, 139;
XLVII, 35; 111, 33, xLvii, 28 et Lxi, 9: faire prévaloir la vraie
religion sur toutes les autres...). Cette exaltation de I'islam,
qui trouve son expression dans ce hadit tant de fois cité :
al-islam ya‘la wa Ia yu‘la, a de nombreuses conséquences
pratiques, comme l’interdiction du mariage de tout non-
musulman avec une musulmane; en outre épouser une
kitabi pour un musulman est une preuve de la supériorité
de lislam, le paiement d’une diya, ou prix du sang, est
de moitié inférieur a celle d’'un musulman pour un kitabi.
Pour I'A., la date a laquelle Fred Donner situe le passage
d’'une communauté de croyants (récitation de la premiére
partie de la Sahada, inclusion de juifs et de chrétiens) a
une communauté de musulmans (récitation compléte de
la Sahada, exclusion des juifs et des chrétiens), soit le troi-
sieme quart du premier siécle de I'hégire, est trop tardive.
Il opte, méme si la thése de Donner lui semble exacte dans
ses grandes lignes, pour les derniéres années de la période
médinoise, autour des années 628-630 de notre ére (aprés
la prise de La Mecque et le traité de Hudaibiya).

Mais, selon I'A., cette supériorité de lislam sur les
autres religions est loin d’avoir toujours été le cas a I'épo-
que de la jeune communauté musulmane (avant 630). Il
en détecte certains éléments dans I'approche égalitaire
que recele sous forme de trace tel ou tel madhab (ancient
layer of legal opinion): si les malikites, les Safi‘ites et les
hanbalites soutiennent une approche inégalitaire dans I'ap-
plication du gisas, ou loi du talion, aux dimmi, le madhab
hanafite adopte une attitude égalitaire en ce domaine et
I'A. retrouve d’autres exemples de cet ancient layer dans
lorientation vers Jérusalem de la priére...

Le deuxiéme chapitre, consacré a la classification des
incroyants, s'interroge sur la terminologie qui sy rapporte :
si les musulmans considerent I'«infidélité » comme une
seule religion face a lislam, ils opérent cependant des
distinctions: les juifs sont des Bani Isra’il et des yahid, le
premier terme étant réservé aux descendants de ceux qui
ont recu la revélation de la Tora, les chrétiens des nasara,
les zoroastriens des magus, les sabéens des sabia, les
polythéistes des muSrikin.

L’A. montre que la catégorie des payeurs de izya, plus
tard définis comme ahl al-dimma, s’est peu a peu étendue :
d’abord les juifs et les chrétiens, dénommeés aussi ahl alkitab,
ou « Gens du Livre » (dont les musulmans peuvent épouser
les femmes et consommer la chair égorgée par eux), puis
les zoroastriens du Bahrayn et du ‘Uman qui, quoique non
« scripturaires », sont inclus dans les ahl a-dimma sous ‘Umar

b. al-Hattab, — les musulmans ne peuvent épouser leurs
|

BCAI 20 - 2004 66
BCAI 20 (2004) Friedmann Yohanan : Tolerance and Coercition in Islam. Interfaith Relations in the Muslim Tradition, recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Ill. HIsTOIRE |

femmes, ni consommer la chair égorgée par eux, le fait qu'ils
possédent un Livre atoujours été tenu pour douteux et ils sont
réguliérement accusés de Sirk (dualisme, mariage de leurs
meres et sceurs) ; ce dernier modeéle fut appliqué bientot aux
Berbéres, aux Hindous... En effet une petite garnison arabe,
au début de la conquéte, n’aurait jamais pu tenir dans un
milieu majoritairement idolatre, s’il n’en avait pas été ainsi.
L’A. montre aussi que l'attitude des musulmans a I'égard
des idolatres fut sans compromis au début: la conversion
ou la mort (attitude restée celle d’al-Safi‘i, d’lbn Hazm et des
hanbalites: trace d’une ancienne couche d’opinion Iégale)
était réservée aux Arabes (les Banu Taglib, s'ils sont restés
majoritairement chrétiens, durent payer une dizya double,
appelée sadaqa) ; une fois que la péninsule Arabique, ala fin
de lavie du Prophéte, fut devenue presque uniquement arabe
et musulmane (les juifs et les chrétiens en furent progressive-
ment expulsés, méme si, sous ‘Umar b. al-Hattab, il existait
encore des juifs, en petit nombre, a Médine et a Haybar), les
considérations religieuses laissérent la place a des exigences
financiéres et politiques (construction d’un Etat): le statut
de dimmi est alors étendu a tous les non-musulmans, y
compris aux idolatres, tandis que les ah/ al-kitab acquéraient
un statut supérieur.

Le troisieme chapitre est centré sur I'étude de la
compréhension et de la réception du verset I, 256 (/a
ikraha fr'l-din... ou «aucune contrainte dans la religion »)
et concerne la question de la coercition en islam (folerance
and intolerance).

Ce verset est révélé lors de I'expulsion de la tribu
juive des Banu Nadir de Médine en 625 de notre ére, tan-
dis que jusqu’a ce moment les musulmans, en butte aux
persécutions des Mecquois, se satisfaisaient de I'existence
d’autres religions du livre (voir les clauses du ‘ahd al-umma
ou « Constitution de Médine »). Le verset peut S’interpréter
comme déniant la possibilité de contraindre, ou comme
enjoignant de ne pas pratiquer la coercition. Lexégése co-
ranique se divise grosso modo en deux grands courants:

1. Le verset enjoint de ne pas imposer I'islam par
la force: la vérité de l'islam est tellement évidente que
personne n’éprouve le besoin d’y étre contraint, et étre
converti de force a I'islam n’apporterait aucun bénéfice au
converti (cf. Ibn Katir).

2. Pour I'autre courant, le verset Il, 256 doit étre en-
tendu comme un habar ou une description de la condition
humaine : il transmet I'idée qu’embrasser une religion n’est
que le fait d’'une capacité ou d’un libre choix (tamkin ihtiyar),
certainement pas le résultat d’'une contrainte et d’une coer-
cition (qgasr, igbar). En ce sens, «croire est une action du
ceeur » et la contrainte créerait une situation théologique
inacceptable : forcer les gens a se convertir a la vraie foi
rendrait leur réponse sans valeur et le monde cesserait
d’étre «un havre d’épreuves »(dar al-ibtila’).

Toutefois, certains groupes de gens peuvent étre
convertis par la force, mais cette question a toujours occupé

une place annexe dans le figh.
|

D’abord les femmes : si les relations sexuelles et matri-
moniales sont interdites avec les musrikat, la jurisprudence
a trouvé des biais pour satisfaire les pulsions masculines,
comme le stratagéme qui consiste a ce que la femme
esclave se tourne vers la Ka‘ba, a lui ordonner de réciter
la Sahada et d’accomplir les ablutions...

Puis les enfants : une telle conversion peut s’appliquer
aux enfants captifs dont aucun des parents vivants n’est
musulman ou membre des Gens du Livre..., car I'enfant
est censé se trouver naturellement dans I'état de fifra,
c’est-a-dire l'islam.

Enfin les prisonniers de guerre : al'époque du Prophéte,
les prisonniers sont soit relachés contre rancon (les soixante-
dix prisonniers de Badr), soit libérés sans condition, soit
mis a mort (cas de quatre prisonniers aprés la prise de La
Mecque). Selon les écoles de loi, il semble que le traitement
des prisonniers polythéistes ait oscillé entre la conversion
ou la mort d’une part, la vie sauve contre paiement de la
gizya d’autre part, ou encore la conversion.

Le traitement des apostats, objet du quatriéme
chapitre, semble connaitre aussi une ancienne couche
d’opinion légale.

Dans le Coran, la punition des apostats est reléguée
dans I'Au-dela (époque ou les musulmans étaient soumis
aux persécutions des Mecquois), mais la tradition tente
de montrer que le Prophéte a fait fi de cette attitude, alors
qu’il était encore en vie. Si ‘Umar b. al-Hattab a choisi d’em-
prisonner les apostats jusqu’a ce qu'ils se repentent, des
jurisconsultes ont privilégié une autre attitude : demander
a perpétuité que les apostats, y compris les récidivistes, se
repentent, tant qu'il y a espoir qu’ils agissent en ce sens,
ce qui signifie jpso facto 'abandon de toute peine capitale
(position d’lbrahim al-Naha‘i par exemple, mort au début
du deuxiéme siécle de I'hégire). Ces opinions appartiennent,
selon'A., a ce qu’elle a dénommé « le plus obligeant » (more
considerate) envers I’ « autre » religieux.

Mais il existe une opinion légale ancienne (ancient
layer) qui refuse totalement de donner & I'apostat I'occa-
sion de se repentir et exige la mort immédiate (al-Mawardi
et al-Marginani entre autres), car I'apostat a le statut du
harbi infidéle.

Autre théme des relations interreligieuses et domaine
ou la coercition disparait : les mariages interconfessionnels
qui font I'objet du cinquiéme chapitre.

Bien que la loi islamique autorise les musulmans a
épouser des femmes « scipturaires » (juives et chrétiennes),
une partie importante des fuqaha’, au premier siécle de
I'hégire, a toujours considéré avec défaveur de telles
unions, et ce malgré le verset v, 5, et le fait qu’épouser
des femmes « scripturaires » soit un symbole de la gran-
deur de l'islam.

En outre, des traditions prouvent que I'islam naissant
n’a pas interdit de facon absolue le mariage avec des
incroyants (cas déja cité de Zaynab, fille du Prophéte et

épouse d’Abii '-As).
|

BCAI 20 - 2004

BCAIl en ligne

67

BCAI 20 (2004) Friedmann Yohanan : Tolerance and Coercition in Islam. Interfaith Relations in the Muslim Tradition, recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Ill. HIsTOIRE

Ces deux attitudes attestent que I'acceptation et
I'application des décisions coraniques relatives a ces types
de mariage furent loin d’étre unanimes et immédiates. Il en
ressort que le comportement des musulmans envers les
«Gens du Livre » tendit vers la rigueur, contrairement a ce
qu'il en a été vis-a-vis des zoroastriens et des polythéistes,
nécessités financiéres et politiques faisant loi.

Un livre trés bien documenté, dont la problématique est
articulée autour de la recherche d’un ancient layer of legal
opinion et de I'évolution différenciée des relations intercon-
fessionnelles vers plus de rigueur ou plus de douceur, mais
dont les résultats devraient étre confrontés aux données
recueillies dans les chroniques et autres ouvrages ne rele-
vant pas du genre jurisprudentiel. Une telle confrontation
pourrait confirmer ou infirmer les évolutions dégagées et
montrer si, les cas étant trés souvent d’espece, les grandes
tendances ne sont pas plus diverses et multiples.

Guy Ducatez
Cnrs - Paris

BCAI 20 - 2004 68
BCAI 20 (2004) Friedmann Yohanan : Tolerance and Coercition in Islam. Interfaith Relations in the Muslim Tradition, recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



