
 BCAI 20 – 2004 61

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

Dupont Anne-Laure, Mayeur-Jaouen Catherine, Débats intellectuels au Moyen-Orient dans l’entre-deux-guerres [Chantal Verdeil]

Dupont Anne-Laure, 
Mayeur-Jaouen Catherine (dir.), 
Débats intellectuels au Moyen-Orient 
dans l’entre-deux-guerres

Aix-en-Provence, RMMM, 95-98, avril 2002. 

À travers les communications d’une vingtaine de 
chercheurs, ce numéro de la Revue des mondes musulman 
et méditerranéen entend faire revivre «l’effervescence intel-
lectuelle que connut le Moyen-Orient entre les deux guerres 
mondiales» (p. 9). L’introduction écrite par ses deux res-
ponsables, Anne-Laure Dupont et Catherine Mayeur-Jaouen, 
tient compte de la réflexion collective des participants et 
dépeint l’atmosphère passionnée dans laquelle se sont 
déroulés ces «débats intellectuels». Elle constitue ainsi 
une synthèse riche et nuancée des transformations des 
sociétés du Moyen-Orient à cette époque. 

Le Moyen-Orient est ici défini comme un vaste espace 
qui s’étend de l’Algérie à l’Inde, en passant par la Turquie et 
l’Asie centrale et dont l’Égypte constitue le cœur. Ce pays 
fait en effet l’objet du plus grand nombre de communications, 
signe à la fois des intérêts de la recherche et de la place 
centrale qu’il occupe au sein du Moyen-Orient. Les débats 
qui agitent la période de l’entre-deux-guerres sont étudiés 
à travers différentes publications écrites puisque la plupart 
des contributions repose sur le dépouillement systématique 
d’une revue (La Nation arabe, al-Manær, al-FatÌr, al-FatÌr, al-Fat , Minerva, 
et plusieurs revues pédagogiques égyptiennes), même si 
d’autres documents, manifestes, mémorandums, ouvrages 
littéraires, ont aussi été utilisés. Toutes ces contributions 
présentent des travaux de première main, à l’exception de 
deux articles sur l’Inde (M. Gaborieau) et l’Iran (Y. Richard). 
Ces deux textes sur l’affirmation du nationalisme musulman 
en Inde et l’attitude des intellectuels iraniens face à la 
modernisation autoritaire promue par la dynastie Pahlavi 
apportent d’utiles repères sur des pays dont les évolutions 
intéressent les intellectuels de Syrie ou d’Égypte. 

Comme durant la période précédente, s’ils prolon-
gent la réflexion antérieure sur la réforme de l’État, sur 
l’occidentalisation, sur les fondements de la nation ou 
encore sur l’adaptation de l’Islam à la modernité, les débats 
intellectuels de l’entre-deux-guerres sont aussi nourris par 
les bouleversements politiques engendrés par la Première 
Guerre mondiale: la chute de l’Empire ottoman, la révolution 
russe, de même que l’emprise croissante de l’Occident sur 
une partie du monde arabe. La question de l’identité reste 
au cœur des discussions, qu’il s’agisse de l’identité de l’État, 
de celle de la nation ou de l’individu. Dans cette «quête 
de soi-même» (J. Berque), l’Islam, l’Occident, l’histoire ou 
la tradition apparaissent comme autant de repères rejetés 
ou vantés suivant les points de vue. Entre eux, la société 
orientale ne peut choisir sans guide. C’est ce rôle d’éclai-
reur que veulent jouer la plupart des penseurs, oulémas, 
hommes de lettres évoqués dans l’ouvrage. Parmi eux 

émerge  progressivement la figure de l’intellectuel, homme 
d’une vaste culture, pédagogue souvent engagé dans la vie 
publique, qui cherche à réformer la société. 

De leurs débats, les auteurs de l’ouvrage ont retenu 
trois thèmes: l’État et la nation, la réforme de l’Islam et la 
redéfinition du rôle des oulémas, des lettrés et intellectuels 
au service de la transformation sociale. Le premier évoque 
de multiples situations puisqu’il y est question aussi bien 
des derniers feux que jette le réformisme musulman en 
Ouzbékistan après la Révolution russe que de la rupture 
politique entre musulmans et hindous en Inde durant l’entre-
deux-guerres. Dans les différents cas, l’Occident et l’Islam 
servent de références à la construction des identités 
nationales élaborées par les penseurs étudiés. L’Europe 
constitue ainsi le modèle revendiqué par l’écrivain turc 
Ahmad AÏaoÏlu dont le manifeste, Trois civilisations, offre 
une version libérale du kémalisme. Selon son auteur, la 
civilisation européenne l’a emporté sur les civilisations 
brahmanique et musulmane grâce à la séparation de la 
religion et du politique et à la reconnaissance de la place 
des individus, reconnaissance qu’il faut veiller à promouvoir 
(F. Georgeon). À l’inverse, dans la revue La Nation arabe, 
animée à Genève par Ωakîb ArÒlæn et IÌsæn al-Íabrî de 1930 
à 1938, la construction nationale s’élabore en opposition au 
nationalisme occidental considéré comme agressif (alors 
que les Arabes n’ont pas de visées conquérantes), perfide 
et hypocrite, comme en témoigne la duplicité de la politique 
anglaise à l’égard de Îusayn et, plus tard, en Palestine. Ce 
monde arabe, jeune, épargné par la décrépitude morale qui 
caractérise l’Occident et qui peut s’enorgueillir de son passé 
glorieux, est appelé à être le moteur d’un réveil du monde 
musulman qui s’est éloigné des principes divins (A-C. de 
Gayffier-Bonneville). De ces différents écrits se dégage 
une image contrastée de l’Occident souvent présenté sans 
nuance: les caractéristiques que lui prêtent les différents 
auteurs servent surtout à nourrir l’idéologie nationaliste 
qu’ils veulent promouvoir. L’ambiguïté de la relation avec 
l’Occident apparaît aussi dans le discours nationaliste de 
Tawfîq al-Madanî qui a composé une volumineuse œuvre 
littéraire. Proche de l’association des oulémas de Ben Ba-
dis, mais aussi de revues moins contestataires du pouvoir 
colonial, il exalte dans ses écrits une nation algérienne 
«authentique» et essentialisée inscrite dans une histoire qui, 
tout en chantant la gloire des Arabes, puise ses références 
et ses méthodes dans la production académique coloniale 
(J. MacDougall). La seconde partie de l’ouvrage sur la 
réforme de l’Islam et la redéfinition du rôle des oulémas 
présente davantage d’unité: excepté une contribution sur 
les oulémas chiites du Liban-Sud (S. Mervin), tous les textes 
traitent de l’Égypte. Si l’on retrouve dans chacun d’eux les 
grands thèmes du réformisme musulman (la décadence 
de l’Islam, la nécessité d’un retour à un Islam authentique 
fondé sur le Coran et la Sunna, l’urgence d’une purification 
doctrinale, ou encore le désir de restaurer la langue arabe), 
les différentes communications éclairent aussi la diversité 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Dupont Anne-Laure, Mayeur-Jaouen Catherine (dir.) : Débats intellectuels au Moyen-Orient dans l’entre-deux-guerres, recensé par Chantal Verdeil
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 20 – 2004 62

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

des positions – parfois contradictoires – des réformistes 
musulmans et les transformations du réformisme durant 
l’entre-deux-guerres. La plupart des réformistes plaident 
pour une réforme de la formation des oulémas, et en parti-
culier de l’université d’al-Azhar: cette préoccupation guide 
le projet du ‡ay≈ay≈ay al-Maræfiî (F. Costet-Tardieu). D’autres 
questions font en revanche l’objet de débats comme le culte 
des saints justifié par le ‡ay≈ay≈ay  MuÌammad Îasanayn Ma≈lºf. 
S’il émet des réserves sur de nombreuses pratiques soufies 
(ƒikrƒikrƒ , mawlid), il se refuse à condamner les confréries au 
nom de l’intercession des saints, justifiée par le Coran et 
les ÌadîÚadîÚad  et dont l’efficacité a maintes fois fait ses preuves îÚ et dont l’efficacité a maintes fois fait ses preuves îÚ
(R. Chih). Il s’oppose sur cette question à bien d’autres 
réformistes comme Ra‡îd Ri∂æ qui, dans sa revue al-Manær, 
n’y voit que des pratiques superstitieuses, opposées à la 
vraie foi et encourageant l’ignorance et le fatalisme des 
populations. La condamnation du culte des saints fait partie 
des arguments qu’il avance pour défendre le wahhabisme 
dans ses polémiques avec les oulémas d’al-Azhar et pro-
mouvoir l’Arabie Saoudite comme modèle pour l’Égypte. Un 
autre sujet de discorde porte sur le rôle de l’Islam dans la 
politique. À l’opposé de la revue d’al-Azhar, NºNºN r al-Islær al-Islær al-Isl m, qui 
se veut apolitique, Ra‡îd Ri∂æ affirme que l’Islam est une 
«religion politique» et sa revue prend position par exemple 
sur la politique musulmane de la France en Afrique du Nord 
(N. Elissa-Mondeguer). 

L’article consacré à la revue al-FatÌal-FatÌal-Fat  permet en outre de 
faire le lien entre ce réformisme conservateur, mais encore 
restreint aux milieux intellectuels, et les mouvements de 
masse qu’incarnent les Frères musulmans dont l’associa-
tion fut fondée en 1928. Créée en 1926 par MuÌibb al-Dîn 
al-⁄a†îb (1886-1969), éditeur d’origine syrienne, émigré en 
Égypte après l’instauration du mandat français, cette revue 
laisse moins de place à la réflexion et entend mener un 
«combat pour Dieu», pour la réforme de l’Islam et contre 
l’influence occidentale. Le monde musulman y est présenté 
comme une «forteresse assiégée» (p. 234), menacée par 
l’occidentalisation croissante de l’Orient qui trouve des relais 
en Orient lui-même, en Turquie, en Afghanistan (dont la reine 
se dévoile en public en 1928 à Monte-Carlo), mais aussi en 
Égypte comme l’indiquent, aux yeux des rédacteurs de la 
revue, les faveurs dont jouissent les chrétiens, ou le mou-
vement de dévoilement de la femme égyptienne, de moins 
en moins confinée dans son intérieur. Pour lutter contre ces 
évolutions pernicieuses et menaçantes, al-FatÌal-FatÌal-Fat  encourage la 
réforme d’al-Azhar, la propagande missionnaire, et évoque 
la création d’un parti religieux. En 1927, se crée au Caire 
l’Association des Jeunes musulmans sur le modèle de la 
YMCA qui s’étend rapidement en Égypte et au-delà de ses 
frontières. Cette association témoigne du désir nouveau de 
toucher les masses. Comme al-FatÌal-FatÌal-Fat , elle constitue une étape 
essentielle entre la salafiyya (à laquelle appartient al-Manæræræ ) 
et la néo-salafiyya, incarnée par les Frères musulmans qui 
la jugent encore trop académique et respectueuse des 
oulémas traditionnels (C. Mayeur-Jaouen).

Ces polémiques sur l’Islam relèvent d’une réflexion 
plus large sur les transformations sociales que veulent 
condamner, ou au contraire promouvoir, les protagonistes de 
ces débats intellectuels. À l’instar des partisans d’une réfor-
me d’al-Azhar, différentes revues pédagogiques, publiées au 
Caire durant l’entre-deux-guerres, témoignent de la volonté 
d’éduquer la société. Ces publications spécialisées, rédigées 
pour et par des enseignants, s’efforcent de vulgariser, grâce 
à des traductions notamment, les nouvelles méthodes 
didactiques occidentales (comme la méthode Montessori). 
Elles sont aussi engagées dans la défense du statut des 
enseignants qui recouvre des situations très diverses dans 
l’Égypte de l’entre-deux-guerres. Moins bien considéré que 
celui des autres professions modernes (avocats, médecins), 
ce statut est désormais menacé par la crise économique des 
années trente qui entraîne l’augmentation du chômage des 
diplômés. Pointe alors un sentiment d’amertume chez tous 
ceux qui avaient placé leurs espoirs dans un enseignement 
vecteur de progrès individuel et social (I. Farag). 

Ce doute face au pouvoir de l’instruction n’effleure 
pas AÌmad Amîn (1886-1954), homme de la réforme, 
qui a l’ambition d’éduquer la société. Fort de sa double 
formation, traditionnelle et moderne (al-Azhar, École de la 
magistrature ‡ar©î,©î,©î  apprentissage de l’anglais), il se définit 
comme un orfèvre composant un alliage entre la civilisa-
tion européenne et la société orientale (E. Perrin). D’autres 
revues se donnent implicitement le même objectif, comme 
la revue féminine Minerva qui paraît de 1923 à 1927 à 
Beyrouth. Éditée par une femme de la bourgeoisie  grecque-
orthodoxe de cette ville, Marie Yannî, cette publication 
témoigne de la transformation de la place de la femme dans 
la société et de l’importance accordée à ce sujet par les 
auteurs réformistes. Minerva se veut aussi «un guide» et 
un «éveilleur des consciences» (p. 392). Sous la plume de 
Íibræn Tuwaynî, elle met en garde la femme orientale contre 
l’imitation servile des mœurs occidentales. L’abandon de 
l’arabe est vertement condamné, de même que tout ce qui 
pourrait conduire à éloigner la femme chrétienne (coupée 
de ses racines) de la femme musulmane. L’émancipation 
féminine n’y est donc pas encouragée: la revue se contente 
de prôner l’instruction des femmes et la reconnaissance 
de leur rôle de mère. Ce sont elles qui forment les futurs 
citoyens. C’est à elles qu’une revue au service de la cause 
arabe comme Minerva s’efforce d’inculquer un patriotisme 
de bon aloi (A-L. Dupont et S. Slim). La revue incite aussi 
ses lectrices à promouvoir l’économie locale. Elle illustre 
ainsi la place de l’économie, à côté de celle de l’éduca-
tion, chez les penseurs de la Nah∂a, dont le mouvement 
«l’Égyptien pour l’Égyptien» lancé par l’intellectuel copte 
Salæma Mºsæ offre un autre exemple. En 1930, cet ardent 
partisan de l’occidentalisation prône le boycott des produits 
étrangers au nom de la défense des intérêts nationaux de 
l’Égypte menacés, selon lui, par l’occupation britannique 
et par la présence d’une forte communauté syro-libanaise 
dans ce pays. Sa campagne rencontre un vif succès dans 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Dupont Anne-Laure, Mayeur-Jaouen Catherine (dir.) : Débats intellectuels au Moyen-Orient dans l’entre-deux-guerres, recensé par Chantal Verdeil
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 20 – 2004 63

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

un pays soumis à la domination coloniale et où les effets 
de la crise de 1929 commencent à se faire sentir. Quelques 
mois après son lancement, ce mouvement est victime 
d’une campagne de presse orchestrée par al-Hilæal-Hilæal-Hil l, maison 
de presse détenue par la famille Zaydæn, originaire de 
Beyrouth, qui accuse Salæma Mºsæ de collaboration avec 
le gouvernement. Devant l’incompréhension de ses troupes, 
Salæma Mºsæ est contraint de se retirer et son mouvement 
s’éteint rapidement. Paradoxe de l’histoire, il est aujourd’hui 
considéré comme un intellectuel copte auquel on reproche 
d’être un étranger (D. Monciaud). 

L’extension géographique retenue ici, si elle donne 
parfois le vertige, présente cependant l’avantage de briser 
le face-à-face entre l’Occident et l’Orient et de souligner la 
circulation des idées au sein de ce vaste espace: celles 
de Gandhi ont inspiré Salæma Mºsæ, la revue al-Manær
est lue jusqu’en Inde, à Java, en Russie, tandis que, dans 
l’autre sens, les écrits de Mawdºdî, qui réhabilitent le 
combat musulman et tracent les grandes lignes d’un État 
musulman séparé de celui des Hindous, font partie des 
sources d’inspiration de Sayyid Qu†b. Dans ce Moyen-Orient 
s’esquisse enfin une polarisation politique où émergent la 
Turquie kémaliste, l’Arabie Saoudite ou l’Iran, tout à tour 
vantés ou décriés.

L’ouvrage porte volontairement sur une courte période 
dont il met bien en lumière les traits essentiels. Plusieurs 
communications s’efforcent aussi de replacer l’entre-deux-
guerres dans un cadre chronologique plus large, pour 
souligner les inflexions de cette période par rapport à la 
précédente ou la portée de ces débats aujourd’hui. La vie 
et la pensée de Culpan, auteur ouzbek condamné à mort 
en 1937, témoigne par exemple de la vitalité des cercles 
réformistes musulmans en Asie centrale après la révolution 
soviétique et jusqu’aux grandes purges staliniennes. Dans 
ses écrits, l’Islam reste un des fondements du nationalisme 
qui s’exprime cependant de plus en plus en termes ethni-
ques, tandis que le régime soviétique est perçu comme le 
continuateur du pouvoir colonial russe (St. Dudoignon). Les 
mises en garde de Ra‡îd Ri∂a contre un Islam sclérosé et 
contre l’imitation servile de l’Occident, si elles n’ont pas ren-
contré un grand succès à l’époque, bénéficient aujourd’hui 
d’un grand écho. 

Un autre intérêt de cet ouvrage réside dans la place 
qu’il accorde, au-delà des idées, aux hommes qui les dé-
fendent, personnages notoires de la scène intellectuelle 
ou anonymes membres d’une association. Plusieurs pro-
tagonistes de ces débats, hommes politiques ou leaders 
d’une association, ont assumé des engagements dans la 
vie publique au-delà de leur activité intellectuelle. À travers 
leur engagement se dessinent aussi les transformations de 
la société du Moyen-Orient où de nouveaux acteurs appa-
raissent, comme les femmes, et plus encore la jeunesse 
qui nourrit de son dynamisme des associations qui font 
concurrence aux partis politiques traditionnels. 

Il ressort de la lecture de cet ouvrage l’impression 
d’une profusion et d’un foisonnement d’idées et de 
polémiques, exprimées parfois avec une réelle violence. 
La récurrence des thèmes et la démarche suivie par de 
nombreuses contributions (dépouiller une revue) confère 
cependant une forte unité à l’ensemble, dont l’organisation 
et le contenu parviennent parfaitement à faire revivre la 
fièvre de l’entre-deux-guerres et à rendre compte de la 
richesse de ses débats. 

Chantal Verdeil

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Dupont Anne-Laure, Mayeur-Jaouen Catherine (dir.) : Débats intellectuels au Moyen-Orient dans l’entre-deux-guerres, recensé par Chantal Verdeil
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



