| Ill. HIsTOIRE |

Dupont Anne-Laure,

Mayeur-Jaouen Catherine (dir.),
Débats intellectuels au Moyen-Orient
dans l'entre-deux-guerres

Aix-en-Provence, RMMM, 95-98, avril 2002.

A travers les communications d’une vingtaine de
chercheurs, ce numéro de la Revue des mondes musulman
et méditerranéen entend faire revivre « I'effervescence intel-
lectuelle que connut le Moyen-Orient entre les deux guerres
mondiales » (p.9). Lintroduction écrite par ses deux res-
ponsables, Anne-Laure Dupont et Catherine Mayeur-Jaouen,
tient compte de la réflexion collective des participants et
dépeint I'atmosphére passionnée dans laquelle se sont
déroulés ces «débats intellectuels ». Elle constitue ainsi
une synthése riche et nuancée des transformations des
sociétés du Moyen-Orient a cette époque.

Le Moyen-Orient est ici défini comme un vaste espace
qui s’étend de I'Algérie a I'Inde, en passant par la Turquie et
I'Asie centrale et dont I'Egypte constitue le cceur. Ce pays
fait en effet 'objet du plus grand nombre de communications,
signe a la fois des intéréts de la recherche et de la place
centrale qu’il occupe au sein du Moyen-Orient. Les débats
qui agitent la période de I'entre-deux-guerres sont étudiés
a travers différentes publications écrites puisque la plupart
des contributions repose sur le dépouillement systématique
d’une revue (La Nation arabe, al-Manar, al-Fath, Minerva,
et plusieurs revues pédagogiques égyptiennes), méme si
d’autres documents, manifestes, mémorandums, ouvrages
littéraires, ont aussi été utilisés. Toutes ces contributions
présentent des travaux de premiére main, a I'exception de
deux articles sur I'Inde (M. Gaborieau) et I'lran (Y. Richard).
Ces deux textes sur I'affirmation du nationalisme musulman
en Inde et I'attitude des intellectuels iraniens face a la
modernisation autoritaire promue par la dynastie Pahlavi
apportent d’utiles repéres sur des pays dont les évolutions
intéressent les intellectuels de Syrie ou d’Egypte.

Comme durant la période précédente, s’ils prolon-
gent la réflexion antérieure sur la réforme de I'Etat, sur
I'occidentalisation, sur les fondements de la nation ou
encore sur 'adaptation de I'lslam a la modernité, les débats
intellectuels de I'entre-deux-guerres sont aussi nourris par
les bouleversements politiques engendrés par la Premiére
Guerre mondiale : la chute de 'Empire ottoman, la révolution
russe, de méme que I'emprise croissante de I'Occident sur
une partie du monde arabe. La question de I'identité reste
au cceur des discussions, qu'il s'agisse de I'identité de I'Etat,
de celle de la nation ou de l'individu. Dans cette « quéte
de soi-méme » (J. Berque), I'lslam, I'Occident, I'histoire ou
la tradition apparaissent comme autant de repéres rejetés
ou vantés suivant les points de vue. Entre eux, la société
orientale ne peut choisir sans guide. C’est ce role d’éclai-
reur que veulent jouer la plupart des penseurs, oulémas,

hommes de lettres évoqués dans I'ouvrage. Parmi eux
|

émerge progressivement la figure de I'intellectuel, homme
d’une vaste culture, pédagogue souvent engagé dans la vie
publique, qui cherche a réformer la société.

De leurs débats, les auteurs de I'ouvrage ont retenu
trois themes: I'Etat et la nation, la réforme de I'lslam et la
redéfinition du rdle des oulémas, des lettrés et intellectuels
au service de la transformation sociale. Le premier évoque
de multiples situations puisqu'’il y est question aussi bien
des derniers feux que jette le réformisme musulman en
Ouzbékistan apres la Révolution russe que de la rupture
politique entre musulmans et hindous en Inde durant I'entre-
deux-guerres. Dans les différents cas, I'Occident et I'lslam
servent de références a la construction des identités
nationales élaborées par les penseurs étudiés. LEurope
constitue ainsi le modéle revendiqué par I'écrivain turc
Ahmad Agaoglu dont le manifeste, Trois civilisations, offre
une version libérale du kémalisme. Selon son auteur, la
civilisation européenne I'a emporté sur les civilisations
brahmanique et musulmane grace a la séparation de la
religion et du politique et a la reconnaissance de la place
des individus, reconnaissance qu'il faut veiller a promouvoir
(F. Georgeon). A Iinverse, dans la revue La Nation arabe,
animée a Genéve par Sakib Arslan et lhsan al-Gabri de 1930
a 1938, la construction nationale s'élabore en opposition au
nationalisme occidental considéré comme agressif (alors
que les Arabes n'ont pas de visées conquérantes), perfide
et hypocrite, comme en témoigne la duplicité de la politique
anglaise a I'égard de Husayn et, plus tard, en Palestine. Ce
monde arabe, jeune, épargné par la décrépitude morale qui
caractérise I'Occident et qui peut s’enorgueillir de son passé
glorieux, est appelé a étre le moteur d’un réveil du monde
musulman qui s’est éloigné des principes divins (A-C. de
Gayffier-Bonneville). De ces différents écrits se dégage
une image contrastée de I'Occident souvent présenté sans
nuance : les caractéristiques que lui prétent les différents
auteurs servent surtout a nourrir I'idéologie nationaliste
qu'ils veulent promouvoir. Lambiguité de la relation avec
I'Occident apparait aussi dans le discours nationaliste de
Tawfig al-Madani qui a composé une volumineuse ceuvre
littéraire. Proche de I'association des oulémas de Ben Ba-
dis, mais aussi de revues moins contestataires du pouvoir
colonial, il exalte dans ses écrits une nation algérienne
«authentique » et essentialisée inscrite dans une histoire qui,
tout en chantant la gloire des Arabes, puise ses références
et ses méthodes dans la production académique coloniale
(J. MacDougall). La seconde partie de I'ouvrage sur la
réforme de I'lslam et la redéfinition du réle des oulémas
présente davantage d’unité : excepté une contribution sur
les oulémas chiites du Liban-Sud (S. Mervin), tous les textes
traitent de 'Egypte. Si 'on retrouve dans chacun d’eux les
grands thémes du réformisme musulman (la décadence
de I'lslam, la nécessité d’un retour a un Islam authentique
fondé sur le Coran et la Sunna, I'urgence d’une purification
doctrinale, ou encore le désir de restaurer la langue arabe),

les différentes communications éclairent aussi la diversité
|

BCAI 20 - 2004

BCAIl en ligne

61

BCAI 20 (2004) Dupont Anne-Laure, Mayeur-Jaouen Catherine (dir.) : Débats intellectuels au Moyen-Orient dans |'entre-deux-guerres, recensé par Chantal Verdeil
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

des positions — parfois contradictoires — des réformistes
musulmans et les transformations du réformisme durant
I'entre-deux-guerres. La plupart des réformistes plaident
pour une réforme de la formation des oulémas, et en parti-
culier de l'université d’al-Azhar : cette préoccupation guide
le projet du Sayh al-Maragi (F. Costet-Tardieu). D’autres
questions font en revanche I'objet de débats comme le culte
des saints justifié par le Sayh Muhammad Hasanayn Mahluf.
S’il émet des réserves sur de nombreuses pratiques soufies
(dikr, mawlid), il se refuse a condamner les confréries au
nom de lintercession des saints, justifiée par le Coran et
les hadit et dont I'efficacité a maintes fois fait ses preuves
(R. Chih). Il s'oppose sur cette question a bien d’autres
réformistes comme Rasid Rida qui, dans sa revue a-Manar,
n’y voit que des pratiques superstitieuses, opposées a la
vraie foi et encourageant l'ignorance et le fatalisme des
populations. La condamnation du culte des saints fait partie
des arguments qu’il avance pour défendre le wahhabisme
dans ses polémiques avec les oulémas d’al-Azhar et pro-
mouvoir I’Arabie Saoudite comme modele pour 'Egypte. Un
autre sujet de discorde porte sur le role de I'lslam dans la
politique. A 'opposé de la revue d’al-Azhar, Ndr al-Islam, qui
se veut apolitique, Rasid Rida affirme que I'lslam est une
«religion politique » et sa revue prend position par exemple
sur la politique musulmane de la France en Afrique du Nord
(N. Elissa-Mondeguer).

Larticle consacré a la revue al-Fath permet en outre de
faire le lien entre ce réformisme conservateur, mais encore
restreint aux milieux intellectuels, et les mouvements de
masse qu’incarnent les Fréres musulmans dont I'associa-
tion fut fondée en 1928. Créée en 1926 par Muhibb al-Din
al-Hatib (1886-1969), éditeur d’origine syrienne, émigré en
Egypte aprés l'nstauration du mandat francais, cette revue
laisse moins de place a la réflexion et entend mener un
«combat pour Dieu », pour la réforme de I'lslam et contre
linfluence occidentale. Le monde musulman y est présenté
comme une « forteresse assiégée » (p.234), menacée par
l'occidentalisation croissante de I'Orient qui trouve des relais
en Orient lui-méme, en Turquie, en Afghanistan (dont la reine
se dévoile en public en 1928 & Monte-Carlo), mais aussi en
Egypte comme I'indiquent, aux yeux des rédacteurs de la
revue, les faveurs dont jouissent les chrétiens, ou le mou-
vement de dévoilement de la femme égyptienne, de moins
en moins confinée dans son intérieur. Pour lutter contre ces
évolutions pernicieuses et menacantes, a-Fath encourage la
réforme d’al-Azhar, la propagande missionnaire, et évoque
la création d’un parti religieux. En 1927, se crée au Caire
I'Association des Jeunes musulmans sur le modéle de la
YMCA qui s’étend rapidement en Egypte et au-dela de ses
frontiéres. Cette association témoigne du désir nouveau de
toucher les masses. Comme al-Fath, elle constitue une étape
essentielle entre la salafiyya (a laquelle appartient a-Manar)
et la néo-salafiyya, incarnée par les Fréres musulmans qui
la jugent encore trop académique et respectueuse des

oulémas traditionnels (C. Mayeur-Jaouen).
|

Ces polémiques sur I'lslam relévent d’une réflexion
plus large sur les transformations sociales que veulent
condamner, ou au contraire promouvoir, les protagonistes de
ces débats intellectuels. A l'instar des partisans d’une réfor-
me d’al-Azhar, différentes revues pédagogiques, publiées au
Caire durant I'entre-deux-guerres, témoignent de la volonté
d’éduquer la société. Ces publications spécialisées, rédigées
pour et par des enseignants, s’efforcent de vulgariser, grace
a des traductions notamment, les nouvelles méthodes
didactiques occidentales (comme la méthode Montessori).
Elles sont aussi engagées dans la défense du statut des
enseignants qui recouvre des situations trés diverses dans
I'Egypte de I'entre-deux-guerres. Moins bien considéré que
celui des autres professions modernes (avocats, médecins),
ce statut est désormais menacé par la crise économique des
années trente qui entraine I'augmentation du chémage des
dipldmés. Pointe alors un sentiment d’amertume chez tous
ceux qui avaient placé leurs espoirs dans un enseignement
vecteur de progres individuel et social (I. Farag).

Ce doute face au pouvoir de l'instruction n’effleure
pas Ahmad Amin (1886-1954), homme de la réforme,
qui a 'ambition d’éduquer la société. Fort de sa double
formation, traditionnelle et moderne (al-Azhar, Ecole de la
magistrature $ar, apprentissage de I'anglais), il se définit
comme un orfevre composant un alliage entre la civilisa-
tion européenne et la société orientale (E. Perrin). D’autres
revues se donnent implicitement le méme objectif, comme
la revue féminine Minerva qui parait de 1923 a 1927 a
Beyrouth. Editée par une femme de la bourgeoisie grecque-
orthodoxe de cette ville, Marie Yanni, cette publication
témoigne de la transformation de la place de la femme dans
la société et de I'importance accordée a ce sujet par les
auteurs réformistes. Minerva se veut aussi « un guide » et
un « éveilleur des consciences » (p. 392). Sous la plume de
Gibran Tuwayni, elle met en garde la femme orientale contre
l'imitation servile des mceurs occidentales. L'abandon de
I'arabe est vertement condamné, de méme que tout ce qui
pourrait conduire & éloigner la femme chrétienne (coupée
de ses racines) de la femme musulmane. Lémancipation
féminine N’y est donc pas encouragée : la revue se contente
de proner linstruction des femmes et la reconnaissance
de leur role de meére. Ce sont elles qui forment les futurs
citoyens. C’est a elles qu’une revue au service de la cause
arabe comme Minerva s’efforce d’inculquer un patriotisme
de bon aloi (A-L. Dupont et S. Slim). La revue incite aussi
ses lectrices a promouvoir I'économie locale. Elle illustre
ainsi la place de I'économie, a coté de celle de I'éduca-
tion, chez les penseurs de la Nahda, dont le mouvement
«I'Egyptien pour I'Egyptien » lancé par lintellectuel copte
Salama Musa offre un autre exemple. En 1930, cet ardent
partisan de I'occidentalisation prone le boycott des produits
étrangers au nom de la défense des intéréts nationaux de
I'Egypte menacés, selon lui, par I'occupation britannique
et par la présence d’une forte communauté syro-libanaise

dans ce pays. Sa campagne rencontre un vif succes dans
|

BCAI 20 - 2004 62
BCAI 20 (2004) Dupont Anne-Laure, Mayeur-Jaouen Catherine (dir.) : Débats intellectuels au Moyen-Orient dans |'entre-deux-guerres, recensé par Chantal Verdeil
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE

un pays soumis a la domination coloniale et ou les effets
de la crise de 1929 commencent a se faire sentir. Quelques
mois aprés son lancement, ce mouvement est victime
d’une campagne de presse orchestrée par al-Hilal, maison
de presse détenue par la famille Zaydan, originaire de
Beyrouth, qui accuse Salama Musa de collaboration avec
le gouvernement. Devant I'incompréhension de ses troupes,
Salama Musa est contraint de se retirer et son mouvement
s'éteint rapidement. Paradoxe de I'histoire, il est aujourd’hui
considéré comme un intellectuel copte auquel on reproche
d’étre un étranger (D. Monciaud).

Lextension géographique retenue ici, si elle donne
parfois le vertige, présente cependant I'avantage de briser
le face-a-face entre I'Occident et I'Orient et de souligner la
circulation des idées au sein de ce vaste espace: celles
de Gandhi ont inspiré Salama Masa, la revue al-Manar
est lue jusqu’en Inde, a Java, en Russie, tandis que, dans
l'autre sens, les écrits de Mawdudi, qui réhabilitent le
combat musulman et tracent les grandes lignes d’un Etat
musulman séparé de celui des Hindous, font partie des
sources d’inspiration de Sayyid Qutb. Dans ce Moyen-Orient
s’esquisse enfin une polarisation politique ou émergent la
Turquie kémaliste, '’Arabie Saoudite ou I'lran, tout a tour
vantés ou décriés.

Louvrage porte volontairement sur une courte période
dont il met bien en lumiére les traits essentiels. Plusieurs
communications s’efforcent aussi de replacer I'entre-deux-
guerres dans un cadre chronologique plus large, pour
souligner les inflexions de cette période par rapport a la
précédente ou la portée de ces débats aujourd’hui. La vie
et la pensée de Culpan, auteur ouzbek condamné a mort
en 1937, témoigne par exemple de la vitalité des cercles
réformistes musulmans en Asie centrale aprés la révolution
soviétique et jusqu’aux grandes purges staliniennes. Dans
ses écrits, I'lslam reste un des fondements du nationalisme
qui s’exprime cependant de plus en plus en termes ethni-
ques, tandis que le régime soviétique est percu comme le
continuateur du pouvoir colonial russe (St. Dudoignon). Les
mises en garde de RaSid Rida contre un Islam sclérosé et
contre I'imitation servile de I'Occident, si elles nont pas ren-
contré un grand succes a I'époque, bénéficient aujourd’hui
d’un grand écho.

Un autre intérét de cet ouvrage réside dans la place
qu'il accorde, au-dela des idées, aux hommes qui les dé-
fendent, personnages notoires de la scéne intellectuelle
ou anonymes membres d’une association. Plusieurs pro-
tagonistes de ces débats, hommes politiques ou leaders
d’une association, ont assumé des engagements dans la
vie publique au-dela de leur activité intellectuelle. A travers
leur engagement se dessinent aussi les transformations de
la société du Moyen-Orient oll de nouveaux acteurs appa-
raissent, comme les femmes, et plus encore la jeunesse
qui nourrit de son dynamisme des associations qui font
concurrence aux partis politiques traditionnels.

Il ressort de la lecture de cet ouvrage I'impression
d’une profusion et d’un foisonnement d’idées et de
polémiques, exprimées parfois avec une réelle violence.
La récurrence des thémes et la démarche suivie par de
nombreuses contributions (dépouiller une revue) confére
cependant une forte unité a I'ensemble, dont I'organisation
et le contenu parviennent parfaitement a faire revivre la
fitvre de I'entre-deux-guerres et & rendre compte de la
richesse de ses débats.

Chantal Verdeil

BCAI 20 - 2004 63

BCAI 20 (2004) Dupont Anne-Laure, Mayeur-Jaouen Catherine (dir.) : Débats intellectuels au Moyen-Orient dans |'entre-deux-guerres, recensé par Chantal Verdeil
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



