| Ill. HIsTOIRE |

Delfani Siavas,
Tarih-e musa‘sa‘yan. Ahl-e Haqq

Bahr al-‘Ulum, Qazvin, 1379/2001. Biblio, index,
410 p.

Le résultat des recherches de Siava$ Delfani (7arih-e
musa‘Sa‘yan. Ahl-e Haqq) constitue I'un des rares apports
contemporains a I'histoire de la dynastie muSa‘sa‘ (840-
1092/1436-1681). Depuis les travaux trop anciens de
I'essayiste Ahmad Kasravi, peu de chercheurs se sont
intéressés de prés a ce sujet V. La principale nouveauté
est la large utilisation de sources en langue kurde, mais
aussi lor et turque, en plus des sources arabes et persanes
déja partiellement étudiées auparavant.

Louvrage peut étre divisé en trois parties principales::
1. La préface (p. 5-11); 2. Lhistoire politique de la dynastie
mu$a‘Sa‘ (p. 11-139); 3. Les divisions de la famille Atas
Beyg ? jusqu’a la période contemporaine (p. 139-353).

Les MuSa‘Sa‘yan profitérent de la décomposition
du pouvoir central timouride, en Iran, et Qara-goyunlu,
dans le centre de I'lrak, pour obtenir leur indépendance
politique. L'accession au pouvoir de la dynastie musa‘sa“
est a replacer historiquement dans la continuité des
succes des mouvements d’inspiration chiite extrémiste
(gulaww) revendiquant une mission messianique dans
ces VII® et Ix® siécles de I'hégire (XIve-xve siécles). En
840/1436 le fondateur de la dynastie, Sayyid Muhammad
b. Falah, débuta sa propagande auprés des tribus arabes
de Banu Salama, Tayyi et Sudan proche de Wasit, et lutta
parallélement contre les seigneurs locaux. Sa premiére
grande victoire fut la prise d’Huwaysa © en 846/1442,
alors gouvernée par le gouverneur timiiride, le Sayh Abi
al-Hayr. Il parvint trés rapidement a étendre son influence
sur tout le sud et le centre de I'lrak, dévastant méme les
régions voisines de Bagdad. Sayyid Muhammad b. Falah
(Sayyid Muhammad MuSa‘$a‘) s'occupa de commentaires
coraniques jusqu’a sa mort en 870-871/1465-1466. ||
semblerait qu’il se déclara successivement I'ami (wall),
puis I'enveloppe (higab) du 12¢ imam duodécimain. Il aurait
également affirmé étre lui-méme le messie (mahai) dans
son ouvrage Kalam al-Mahdi.

Les fils de Sayyid Muhammad, et en particulier Sultan
Muhammad, étendirent considérablement le territoire de la
dynastie parvenant a conquérir le Lorestan et le Huzistan
iranien. Les MuSa‘Sa‘yan aboutirent alors a leur apogée
politique. Le déclin débuta a la fin du régne de Sayyid
Muhsin qui fut marqué par la montée au pouvoir de Sah
Isma‘il ). Sa mort en 914-915/1508-1509 affaiblit en-
core le pouvoir musa‘Sa‘. Ses fils ‘Ali et Ayyub tentérent
d’ouvrir des négociations avec Sah Isma‘il, mais ils furent
exécutés. Une tentative de reconquéte de I'indépendance
musa‘Sa‘ fut tentée par Fayyad — vraisemblablement le fils
de Muhsin — mais lui et ses partisans furent massacrés

en 920/1514 a Huwaysa. Cependant, les MuSa‘Sa‘yan
|

parvinrent a se maintenir sous les Safavides. lls possédaient
une indépendance et une autorité relativement puissantes
a I'Ouest, tandis que le Hizistan iranien était soumis au
commandement militaire des Safavides. Badram, le fils de
Fayyad, conserva toujours une certaine autonomie sous
Sah Tahmasb. Le Sah confirma méme son pouvoir en
948/1541. La dynastie muSa‘sa‘ parvint méme a retrouver
une certaine puissance sous l'autorité du prince Sayyid
Mubarak (998-1025/1589-1616). Cependant Sah ‘Abbas
parvint a noyer I'indépendance politique des Mu$a‘Sa‘yan
grace a deux mesures principales. Il conclut avec Sayyid
Mubarak deux alliances matrimoniales importantes ), et le
nomma vice-roi de la région, wali-ye ‘Arabistan-e Huwayza.
Mais Sayyid Mubarak est également célébre pour avoir été
le premier souverain musa‘sa‘ a avoir abjuré officiellement
les théories du fondateur de la dynastie. Aprés la mort de
Sayyid Mubarak, la famille multiplia les luttes intestines pour
le pouvoir jusqu’en 1092/1681. Mais cette période, pourtant
longue, reste encore extrémement obscure et méconnue.

Dés la préface, I'auteur annonce clairement I'ob-
jectif principal de son ouvrage. Il souhaite réhabiliter les
MuSa‘Sa‘yan, apres la présentation d’Ahmad Kasravi qu'il
considére comme essentiellement négative et incompléte. Il
se livre tout au long de I'ouvrage a une critique extrémement
vivace d’Ahmad Kasravi, accusé de toujours écrire avec
un préjugé idéologique anti-chiite, et antireligieux ©. En
conséquence, la ligne directrice de I'ouvrage est de montrer
que les Mu$a‘Sa‘yan furent une dynastie qui favorisa I'lran
a accepter beaucoup plus facilement le chiisme imamite,
qui sera imposé plus tardivement par la dynastie safavide
(1501-1722).

Mais S. Delfani, a I'inverse d’Ahmad Kasravi, tombe
souvent dans une description trop simpliste ou idéalisée
du pouvoir mu$a‘sa‘. Cependant, dans la premiére partie,
consacrée a I'histoire politique de la dynastie, 'ouvrage

(1) Les deux ouvrages majeurs d’Ahmad Kasravi sur la dynastie musa‘Sa‘“
sont MuSa‘Sa‘yan ya bahsi az tarih-e hizistan, Téhéran, 1324s./1945
et Tarih-e pansad saleh-ye Huzistan, Téhéran, 1312s./1933. Larticle
de P. Luft est sans aucun doute le travail en langue occidentale le plus
complet sur notre dynastie, « Musha‘sha’ », in £/2. Voir également V. Mi-
norsky, « Musha‘sha’ », in £/, et les travaux de W. Caskel, eux aussi trés
anciens, « Die Wali’'s von Huvezeh », in Islamica, 6, 1934, p. 415-434 ;
«Ein Mahdi des 15. Jahrhunderts. Sajjid Muhamad ibn Falah und seine
Nachkommen », in Islamica, 4, 1931, p. 48-93.
(2) Atas Beyg est un descendant des MuSa‘Sa‘yan. Il fut I'un des
principaux représentants du courant Ahl-e hagq pendant le second
siecle safavide, et contemporain des régnes de Sah ‘Abbas Il (1052-
1077/1642-1666), Sah Soleyman (1077-1106/1666-1694) et Siltan
Husayn (1106-1135/1694-1722).
(3) Huwaysa est située entre Wasit et Basra.
(4) Onalhabitude de considérer la prise de Tabriz par Sah Isma‘il en 907-
1501 comme date de référence pour la prise de pouvoir des Safavides.
(5) Sah “Abbas donna I'une de ses filles en mariage a Sayyid Muhammad,
le fils de Sultan Mubarak, et I'une de ses sceurs a un autre de ses fils.
(6) Voir Siavas$ Delfani, Tarih-e musa‘Sa‘yan. Ahl-e Haqq, Bahr al-Ulum,
Qazvin, 1379s./2001, p. 5, 29-38.

|

| BCAI 20 - 2004

BCAIl en ligne

59

BCAI 20 (2004) Delfani Siavas : Tarih-e musa‘sa‘yan. Ahl-e Haqq, recensé par Denis Hermann
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IIl. HisTOIRE

comporte de nombreux apports intéressants concernant :
1. La figure énigmatique du fondateur de la dynastie
(Sayyid Muhammad b. Falah) ”); 2. Les relations que les
Musa‘Sa‘yan entretinrent avec le pouvoir safavide, et cela
dés Sah Isma‘il ©®; 3. L'origine du terme « muga$a‘ @ »:
4. L'importance extréme du concept de charisme religieux
(karama) dans le processus de légitimité politique et reli-
gieuse des MuSa‘Sa‘yan. Cependant S. Delfani ne replace
pas suffisamment I’émergence des MuSa‘Sa‘ dans un
contexte historico-religieux plus large, ot I'ensemble de I'lran
était profondément marqué par le succés de mouvements
religieux populaires (7.

Une autre ligne directrice de I'ouvrage consiste a
insister sur I'appartenance des MuSa‘Sa‘yan au courant
Ahl-e haqq du chiisme '"). La seconde partie de 'ouvrage,
consacrée aux divisions de la famille Atas Beyg depuis le
second siécle safavide jusqu’au début de la période pehlevi,
est extrémement détaillée. Mais les différents courants et
subdivisions sont le plus souvent présentés de maniére tres
plate. Enfin, la bibliographie est extrémement riche, mais
posséde de graves lacunes méthodologiques et certaines
notices sont incomplétes.

Denis Hermann
Doctorant a I'Ephe - V¢ section

(7) Ibid, p. 11-45.

(8) Ibid, p. 89-123

(9) Ibid, p. 52-55

(10) Ibid, p. 130, 178, 235, 257-258. Les MuSa‘Sa‘yan ne furent pas
les seuls dirigeants de I'époque ilhanide et timuride a tirer leur |égitimité
religieuse et politique de la kardma particuliére qu’ils revendiquaient.
Les Horifis et les Narbahsis, qui échouérent politiquement, ainsi que
les pouvoirs populaires sarbedar (738-783/1337-1381) et mar‘asi
(760-2¢ moitié du X siecle/1358-2° moitié du xvi® siecle) se fondent sur
le méme processus. C’est notamment grace a leur karama particuliére
que les guides spirituels (mursids) assuraient cette grande I'influence
sur leurs disciples (murids).

(11) La religion Ahle haqq s’appuie essentiellement sur les données
de la cosmogonie dont les paroles sacrées sont recueillies dans le
Daftar. Concernant la place de I'enseignement de Sayyid Muhammad b.
Falah dans la religion Ahl-e haqq voir S. Delfani, op. cit., p. 46-67. Sur
la doctrine Ahl-e haqq, voir H.Halm, « Ahl-e Haqq », in Eir; V. Minorsky,
« Ahl-e haqq », in EP2.

|

BCAI 20 - 2004 60
BCAI 20 (2004) Delfani Siavas : Tarih-e musa‘sa‘yan. Ahl-e Haqq, recensé par Denis Hermann
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



