
 BCAI 20 – 2004 59

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

DELFÆNï Siæva‡, Tærî≈-e mu‡a©‡a’yæn. Ahl-e Îaqq [Denis Hermann]

Delfænî Siæva‡,
Tærî≈-e mu‡a©‡a©yæn. Ahl-e Îaqq

BaÌr al-©Ulºm, Qazvîn, 1379/2001. Biblio, index, 
410 p.

Le résultat des recherches de Siæva‡ Delfænî (Tærî≈-e 
mu‡a©‡a©yæn. Ahl-e Îaqq) constitue l’un des rares apports 
contemporains à l’histoire de la dynastie mu‡a©‡a© (840-
1092/1436-1681). Depuis les travaux trop anciens de 
l’essayiste AÌmad Kasravî, peu de chercheurs se sont 
intéressés de près à ce sujet (1). La principale nouveauté 
est la large utilisation de sources en langue kurde, mais 
aussi lor et turque, en plus des sources arabes et persanes 
déjà partiellement étudiées auparavant. 

L’ouvrage peut être divisé en trois parties principales: 
1. La préface (p. 5-11); 2. L’histoire politique de la dynastie 
mu‡a©‡a© (p. 11-139); 3. Les divisions de la famille Atæ‡ 
Beyg (2) jusqu’à la période contemporaine (p. 139-353). 

Les Mu‡a©‡a©yæn profitèrent de la décomposition 
du pouvoir central timouride, en Iran, et Qaræ-qoyunlu, 
dans le centre de l’Irak, pour obtenir leur indépendance 
politique. L’accession au pouvoir de la dynastie mu‡a©‡a©
est à replacer historiquement dans la continuité des 
succès des mouvements d’inspiration chiite extrémiste 
(fiulºww) revendiquant une mission messianique dans 
ces VIIIe et IXe siècles de l’hégire (XIVe-XVe siècles). En 
840/1436 le  fondateur de la dynastie, Sayyid MuÌammad 
b. FalæÌ, débuta sa  propagande auprès des tribus arabes 
de Banº Salæma, Tayyî et Sudan proche de WaÒî†, et lutta 
parallèlement contre les seigneurs locaux. Sa première 
grande victoire fut la prise d’Huwaysa (3) en 846/1442, 
alors gouvernée par le gouverneur tîmºride, le Ωay≈ Abº 
al-⁄ayr. Il parvint très rapidement à étendre son influence 
sur tout le sud et le centre de l’Irak, dévastant même les 
régions voisines de Bafidæd. Sayyid MuÌammad b. FalæÌ
(Sayyid MuÌammad Mu‡a©‡a©) s’occupa de commentaires 
coraniques jusqu’à sa mort en 870-871/1465-1466. Il 
semblerait qu’il se déclara successivement l’ami (walî), walî), walî
puis l’enveloppe (ÌiÏæb) du 12e imam duodécimain. Il aurait 
également affirmé être lui-même le messie (mahdî) dans mahdî) dans mahdî
son ouvrage Kalæm al-Mahdî. Kalæm al-Mahdî. Kalæm al-Mahdî

Les fils de Sayyid MuÌammad, et en particulier Sul†æn 
MuÌammad, étendirent considérablement le territoire de la 
dynastie parvenant à conquérir le Lorestæn et le ⁄ºzîstæn
iranien. Les Mu‡a©‡a©yæn aboutirent alors à leur apogée 
politique. Le déclin débuta à la fin du règne de Sayyid 
MuÌsin qui fut marqué par la montée au pouvoir de Ωæh 
Isma©îl (4). Sa mort en 914-915/1508-1509 affaiblit en-
core le pouvoir mu‡a©‡a©. Ses fils ©Alî et Ayyºb tentèrent 
d’ouvrir des négociations avec Ωæh Ismæ©îl, mais ils furent 
exécutés. Une tentative de reconquête de l’indépendance 
mu‡a©‡a© fut tentée par Fayyæd – vraisemblablement le fils 
de MuÌsin – mais lui et ses partisans furent massacrés 
en 920/1514 à Huwaysa. Cependant, les Mu‡a©‡a©yæn

parvinrent à se maintenir sous les Safavîdes. Ils possédaient 
une indépendance et une autorité relativement puissantes 
à l’Ouest, tandis que le ⁄ºzîstæn iranien était soumis au 
commandement militaire des Safavîdes. Badram, le fils de 
Fayyæd, conserva toujours une certaine autonomie sous 
Ωæh ™ahmæsb. Le Ωæh confirma même son pouvoir en 
948/1541. La dynastie mu‡a©‡a© parvint même à retrouver 
une certaine puissance sous l’autorité du prince Sayyid 
Mubærak (998-1025/1589-1616). Cependant Ωæh ©Abbæs
parvint à noyer l’indépendance politique des Mu‡a©‡a©yæn
grâce à deux mesures principales. Il conclut avec Sayyid 
Mubærak deux alliances matrimoniales importantes (5), et le 
nomma vice-roi de la région, walî-ye ©Arabistæn-e Huwayza. 
Mais Sayyid Mubærak est également célèbre pour avoir été 
le premier souverain mu‡a©‡a© à avoir abjuré officiellement 
les théories du fondateur de la dynastie. Après la mort de 
Sayyid Mubærak, la famille multiplia les luttes intestines pour 
le pouvoir jusqu’en 1092/1681. Mais cette période, pourtant 
longue, reste encore extrêmement obscure et méconnue.

Dès la préface, l’auteur annonce clairement l’ob-
jectif principal de son ouvrage. Il souhaite réhabiliter les 
Mu‡a©‡a©yæn, après la présentation d’AÌmad Kasravî qu’il 
considère comme essentiellement négative et incomplète. Il 
se livre tout au long de l’ouvrage à une critique extrêmement 
vivace d’AÌmad Kasravî, accusé de toujours écrire avec 
un préjugé idéologique anti-chiite, et anti-religieux (6). En 
conséquence, la ligne directrice de l’ouvrage est de montrer 
que les Mu‡a©‡a©yæn furent une dynastie qui favorisa l’Iran 
à accepter beaucoup plus facilement le chiisme imamite, 
qui sera imposé plus tardivement par la dynastie Òafavîde
(1501-1722). 

Mais S. Delfænî, à l’inverse d’AÌmad Kasravî, tombe 
souvent dans une description trop simpliste ou idéalisée 
du pouvoir mu‡a©‡a©. Cependant, dans la première partie, 
consacrée à l’histoire politique de la dynastie, l’ouvrage 

(1) Les deux ouvrages majeurs d’AÌmad Kasravî sur la dynastie mu‡a©‡a© 
sont Mu‡a©‡a©yæn yæ ba≈‡î æz tærî≈-e ≈ºzîstæn, Téhéran, 1324s./1945 
et Tærî≈-e pænÒad sæleh-ye ⁄ºzîstæn, Téhéran, 1312s./1933. L’article 
de P. Luft est sans aucun doute le travail en langue occidentale le plus 
complet sur notre dynastie, «Musha‘sha‘», in EI2. Voir également V. Mi-
norsky, «Musha‘sha‘», in EI1, et les travaux de W. Caskel, eux aussi très 
anciens, «Die Wali’s von Huvezeh», in Islamica, 6, 1934, p. 415-434; 
«Ein Mahdi des 15. Jahrhunderts. Sajjid Muhamad ibn Falah und seine 
Nachkommen», in Islamica, 4, 1931, p. 48-93.
(2) Atæ‡ Beyg est un descendant des Mu‡a©‡a©yæn. Il fut l’un des 
principaux représentants du courant Ahl-e Ìaqq pendant le second 
siècle Òafavîde, et contemporain des règnes de Ωæh ©Abbæs II (1052-
1077/1642-1666), Ωæh Soleymæn (1077-1106/1666-1694) et Sºl†æn 
Îusayn (1106-1135/1694-1722).
(3) Huwaysa est située entre WaÒî† et BaÒra.
(4) On a l’habitude de considérer la prise de Tabriz par Ωæh Ismæ©îl en 907-
1501 comme date de référence pour la prise de pouvoir des ∑afavîdes.
(5) Ωæh ©Abbæs donna l’une de ses filles en mariage à Sayyid MuÌammad, 
le fils de Sul†æn Mubærak, et l’une de ses sœurs à un autre de ses fils. 
(6) Voir Siæva‡ Delfænî, Tærî≈-e mu‡a©‡a©yæn. Ahl-e Îaqq, BaÌr al-©Ulºm, 
Qazvin, 1379s./2001, p. 5, 29-38.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Delfānī Siāvaš : Tārīḫ-e mušaʿšaʿyān. Ahl-e Ḥaqq, recensé par Denis Hermann
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 20 – 2004 60

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

comporte de nombreux apports intéressants concernant: 
1. La figure énigmatique du fondateur de la dynastie 
(Sayyid MuÌammad b. FalæÌ) (7); 2. Les relations que les 
Mu‡a©‡a©yæn entretinrent avec le pouvoir Òafavîde, et cela 
dès Ωæh Ismæ©îl (8); 3. L’origine du terme «mu‡a©‡a© (9)»; 
4. L’importance extrême du concept de charisme religieux 
(karæma) dans le processus de légitimité politique et reli-
gieuse des Mu‡a©‡a©yæn. Cependant S. Delfænî ne replace 
pas suffisamment l’émergence des Mu‡a©‡a© dans un 
 contexte historico-religieux plus large, où l’ensemble de l’Iran 
était profondément marqué par le succès de mouvements 
religieux populaires (10).

Une autre ligne directrice de l’ouvrage consiste à 
insister sur l’appartenance des Mu‡a©‡a©yæn au courant 
Ahl-e Ìaqq du chiisme (11). La seconde partie de l’ouvrage, 
consacrée aux divisions de la famille Atæ‡ Beyg depuis le 
second siècle Òafavîde jusqu’au début de la période pehlevî, 
est extrêmement détaillée. Mais les différents courants et 
subdivisions sont le plus souvent présentés de manière très 
plate. Enfin, la bibliographie est extrêmement riche, mais 
possède de graves lacunes méthodologiques et certaines 
notices sont incomplètes.

Denis Hermann
Doctorant à l’Ephe - Ve section

(7) Ibid, p. 11-45.
(8) Ibid, p. 89-123
(9) Ibid, p. 52-55
(10) Ibid, p. 130, 178, 235, 257-258. Les Mu‡a©‡a©yæn ne furent pas 
les seuls dirigeants de l’époque il≈ænîde et tîmºrîde à tirer leur légitimité 
religieuse et politique de la karæma particulière qu’ils revendiquaient. 
Les Îorºfîs et les Nºrba≈‡îs, qui échouèrent politiquement, ainsi que 
les pouvoirs populaires sarbedær (738-783/1337-1381) et mar©a‡î 
(760-2e moitié du Xe siècle/1358-2e moitié du XVIe siècle) se fondent sur 
le même processus. C’est notamment grâce à leur karæma particulière 
que les guides spirituels (mur‡ids) assuraient cette grande l’influence 
sur leurs disciples (murîds).
(11) La religion Ahl-e Ìaqq s’appuie essentiellement sur les données 
de la cosmogonie dont les paroles sacrées sont recueillies dans le 
Daftar. Concernant la place de l’enseignement de Sayyid MuÌammad b. 
FalæÌ dans la religion Ahl-e Ìaqq voir S. Delfænî, op. cit., p. 46-67. Sur 
la doctrine Ahl-e Ìaqq, voir H.Halm, «Ahl-e Haqq», in Eir; V. Minorsky, 
«Ahl-e haqq», in EI2. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Delfānī Siāvaš : Tārīḫ-e mušaʿšaʿyān. Ahl-e Ḥaqq, recensé par Denis Hermann
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



