| |. LANGUE €T UTTERATURE |

Geries Ibrahim Kh.,

A Literary and Gastronomical Conceit.
Mufakharat al-Ruzz wa ’l-Habb Rumman.
The Boasting Debate Between Rice
and Pomegranate Seeds or al-Magama
al-Simatiyya

Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 2002 (Codices
Arabici Antiqui, hrsg. Raif Georges Khouri, Bd. VII).
17,5 x 24,5 cm, 40 + 153 p.

Nous devons remercier |. Geries d’avoir porté a notre
connaissance ce texte littéraire qui, malgré sa brieveté
(8 pages,y compris tout 'apparat critique), présente différents
motifs d’intérét, et de 'avoir fait avec une édition scientifique
accompagnée de nombreuses notes et d’une introduction (en
arabe et en anglais) qui le place a la fois dans son contexte
littéraire aussi bien qu’historique, ne délaissant pas le probléme
de I'attribution ("ouvrage est en fait anonyme).

Lintérét de cette mufahara, qualifiée aussi de magama
(ambiguité terminologique qui pose des problémes d’ordre

littéraire qui seront abordés par la suite), est double : elle pré-

sente en effet plusieurs références a la culture matérielle de
lafin de la période mamelouke/début de la période ottomane,
et constitue un exemple intéressant du développement de
la magama classique canonisée par al-Hamadani et surtout
al-Hariri. En ce qui concerne le premier aspect, le texte
est riche en noms de plats et d’aliments typiques, et nous
révéle beaucoup sur les habitudes alimentaires, aussi bien
que sur les armes utilisées a I'époque, méme si, dans ce
domaine, les références sont bien moins importantes. Pour
l'aspect littéraire, 'ouvrage édité par I. Geries représente
un exemple de I'évolution de la magama caractérisée par
la capacité de ce genre littéraire a absorber des genres
différents et a se fondre avec eux. Cette immixtion est bien

illustrée par exemple dans maints ouvrages du célébre poly-

graphe égyptien al-Suyati (m. 911/1505). Bien que souvent
intitulés magamat, ceux-ci sont plutot des munazara-s (ou
mufahara-s) et se placent donc bien en marge du genre. Un
exemple, trés proche du texte qui fait I'objet de notre compte
rendu, est la Magamat al-rayahin (« La Magama des plantes
odoriférantes ») qui reprend un texte bien plus ancien, la
munazara des fleurs (al-Badi‘ fi fasl al-rabi‘) d’Abu -Walid
Habib al-Himyari (m. 440/1048 env.). La Magamat al-rayahin
est une munazara dans laquelle « the technical solutions of
the author (isnad and first person narration) draw it closer
to the centre of the magama genre V) ». Mais ce mélange
entre lamagama et lamufahara (genre plus ancien, canonisé
dans la littérature arabe par a-Gahiz) avait aussi été pratiqué
par al-Hariri (m. 516/1122) : nous avons affaire en fait, dans
la vingt-deuxieme magama de son recueil intitulé Magama
Furatiyya, a une tension entre les kuttab in3a’ et les kuttab
hisab, un topos littéraire bien connu.

La Mufaharat al-ruzz wa I-habb rumman, — pour

autant que nous le sachions — n’est mentionnée dans
|

aucun répertoire bibliographique, ni dans aucun ouvrage
de référence, y compris le récent livre de J. Hdmeen-Anttila,
qui comprend pourtant une liste de magamat qui se veut
presque exhaustive. Pourtant elle avait déja été remarquée
par G.W. Freytag, qui en avait parlé dans son édition de la
Fakihat al-hulafa’ (Bonn, 1832). Louvrage est, comme nous
I'avons déja dit, anonyme. Toutefois, des éléments extérieurs
au texte etintérieurs, tels que les notes concernant I'histoire
de la transmission du texte ou I'appartenance du lexique
technique a un contexte historique et géographique bien dé-
terminé, permettent d’avancer des hypothéses raisonnables
sur I'attribution. Ce qui a été fait avec une remarquable préci-
sion par Geries, qui propose comme auteur ‘Abd al-Wahhab
b. ‘Arab&ah (m. 901/1496), fils de I'auteur de la bien plus
celebre Fakihat al-hulafa, qui aurait écrit cette mufahara au
Caire, ou il s’était établi avec sa famille en 840/1436-1437
et ou il demeura jusqu’a sa mort.

L'édition de cet ouvrage s'appuie sur quatre manuscrits
qui datent du X° et xi® siécles de 'hégire (xvI®-xvii® siécles de
notre ére). Trois d’entre eux sont conservés a la Bibliothéque
nationale de Paris : Ar. 3540 copié en 987/1579, Ar. 3535
copié en 1003/1595, et Ar. 3593 copié en 1055/1645. Le
quatriéme, Or. 731, appartenant aux fonds de la Bibliothé-
que universitaire de Leiden, a été copié en 996/1588. Ce
dernier montre des ressemblances remarquables avec le
ms BNF Ar. 3540, qui est le ms. de base pour I'édition. Ces
quatre manuscrits ont été décrits d’une facon trés détaillée
dans l'introduction en arabe ; toutefois, nous regrettons que
cette description ne soit pas accompagnée par quelques
photos qui auraient donné au lecteur une idée précise de
I'écriture et de la disposition du texte sur la page.

Lédition du texte est indéniablement faite selon des
criteres scientifiques. Cependant certaines observations
dans les notes en bas de page auraient pu étre omises sans
compromettre la qualité de celles-ci: les phénoménes tels
que le fahfif al-hamza (note 1, p. 65, arabe) ou I'ambiguité
de I'écriture de I'alif maqgsira et du ya’ (note 2, p. 65, arabe)
sont bien connus des arabisants. Le texte est complétement
vocalisé, méme si parfois des voyelles, des tasdid (par
exemple p.67, 68) et des voyelles euphoniques (hasunat
avec sukun final devant wagla, p. 70) ont été négligés, sans
doute a cause d’une relecture hative des épreuves (relecture
hative qui est aussi la raison de certaines coquilles dans
la bibliographie ®'1). Un important appareil de gloses et de
notes historiques et de civilisation a été ajouté au texte. Si
parfois nous sommes ici confrontés a des gloses pléonas-
tiques, comme par exemple, celles qui expliquent des mots
communs comme simat ou Surba en ayant recours a un
dictionnaire de base tel qu'a-Mungid (p.77 et 81, arabe),

(1) J. Hdmeen-Anttila, Magama. A History of the Genre, Wiesbaden,
2002, p. 344.

(2) Par exemple, « Denizeou » pour «Denizeau », « Barbie » pour «Bar-
bier » (de Meynard), « Supplemenl » pour « Supplément », « sward » pour
«sword », « moblier » pour « mobilier ».

BCAI 20 - 2004

5

BCAI 20 (2004) Geries Ibrahim Kh.: A Literary and Gastronomical Conceit. Mufakharat al-Ruzz wa ‘I-Habb Rumman. The Boasting Debate Between Rice and Pomegranate
Seeds or al-Magama al-Simatiyya, recensé par Antonella Ghersetti

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

les notes de civilisation, rédigées avec une remarquable
richesse bibliographique, sont sans aucun doute un support
indispensable pour comprendre les implications du texte. De
plus, 'index précis des mots de civilisation (a-mustalahat
al-hadariyya) se révéle un outil de travail précieux pour ceux
qui ont affaire a des textes, méme littéraires (et il suffit de
penser a toutes les anecdotes sur les pique-assiettes...) ol
on traite des plats, des aliments et des habitudes alimen-
taires. Aux notes et a I'index des mots de civilisation font
suite I'index des noms de personnes, des lieux et des livres,
et ceux des versets coraniques et des proverbes. Le tout est
complété par une bibliographie ou on remarque la quantité
des sources arabes consultées.

Qu’il nous soit encore permis d’ajouter quelques remar-
ques: en ce qui concerne I'étude littéraire, soigneusement
rédigée, qui précede I'édition du texte, nous aurions souhaité
un traitement approfondi de la classification générique
de cette Mufahara. En effet, dans le chapitre consacré
a la structure du texte (p.26-28 anglais, 37-40 arabe),
Geries commence par rapprocher la Mufaharat al-ruzz
de la structure narrative du conte-cadre qui contient du
matériau narratif, en mentionnant comme exemple — entre
autres —Kalila wa-Dimna et les Mille et une nuits (ce qui
nous semble peu économique d’un point de vue littéraire),
pour faire allusion trés rapidement au genre de la munazara
et pour conclure en disant que le texte qui fait I'objet de
son édition appartient au genre de la magama. Lexposition
nous semble un peu trop hative, car I'assertion finale de
I'appartenance au genre magama n’apparait pas comme
le fruit d’un raisonnement articulé.

Nous avons aussi remarqué, avec regret, que dans cet
ouvrage l'introduction anglaise ne correspond pas exacte-
ment a celle en arabe : dans la premiére, la description des
manuscrits utilisés pour I'édition est décidément réduite par
rapport a celle — trés détaillée — dont le lecteur peut profiter
dans la version arabe (de deux a sept lignes par manuscrit
en anglais et de une a quatre pages en arabe). De plus,
l'analyse stylistique et thématique des discours du riz, de
la grenade et des autres aliments (p.44-55) qui se trouve
dans 'introduction en arabe, manque complétement dans le
pendant anglais. Certaines des notes présentent aussi des
différences mineures, surtout en ce qui concerne les référen-
ces bibliographiques citées (voir par exemple p. 31 arabe et
22 anglais, ou p. 10 arabe et 14 anglais), ou parfois existent
dans la version arabe, mais manquent dans celle en anglais
(par exemple note 16 a la p. 40 arabe vs p. 18 anglais).

Le livre de I. Geries, en dépit de ces petites questions
de détail, est un excellent ouvrage qui mérite de trouver sa
place dans la bibliothéque des spécialistes de la littérature
arabe classique et, pourquoi pas, dans celle des historiens
qui s'intéressent a la vie quotidienne en Egypte a la fin de
I'époque mamelouke.

Antonella Ghersetti
Universita Ca’ Foscari di Venezia

BCAI 20 - 2004 6
BCAI 20 (2004) Geries Ibrahim Kh.: A Literary and Gastronomical Conceit. Mufakharat al-Ruzz wa ‘I-Habb Rumman. The Boasting Debate Between Rice and Pomegranate
Seeds or al-Magama al-Simatiyya, recensé par Antonella Ghersetti
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



