
1. LANGUE ET LITTÉRATURE1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 20 – 2004 5

Geries Ibrahim Kh., A Literary and Gastronomical Conceit. Mufækharat al-Ruzz wa ‘l-Îabb Rummæn. The Boasting Debate Between Rice and Pomegranate Seeds or al-Maqæma al-Simæ†iyya [Antonella Ghersetti]

Geries Ibrahim Kh.,
A Literary and Gastronomical Conceit. 
Mufækharat al-Ruzz wa ‘l-Îabb Rummæn. 
The Boasting Debate Between Rice 
and Pomegranate Seeds or al-Maqæma 
al-Simæ†iyya

Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 2002 (Codices 
Arabici Antiqui, hrsg. Raif Georges Khouri, Bd. VII). 
17,5 _ 24,5 cm, 40 + 153 p.

Nous devons remercier I. Geries d’avoir porté à notre  
 connaissance ce texte littéraire qui, malgré sa brièveté 
(8 pages, y compris tout l’apparat critique), présente différents 
motifs d’intérêt, et de l’avoir fait avec une édition scientifique 
accompagnée de nombreuses notes et d’une introduction (en 
arabe et en anglais) qui le place à la fois dans son contexte 
littéraire aussi bien qu’historique, ne délaissant pas le problème 
de l’attribution (l’ouvrage est en fait anonyme).

L’intérêt de cette mufæ≈ara, qualifiée aussi de maqæma
(ambiguïté terminologique qui pose des problèmes d’ordre 
littéraire qui seront abordés par la suite), est double: elle pré-
sente en effet plusieurs références à la culture matérielle de 
la fin de la période mamelouke/début de la période ottomane, 
et constitue un exemple intéressant du développement de 
la maqæma classique canonisée par al-Hamadænî et surtout 
al-Îarîrî. En ce qui concerne le premier aspect, le texte 
est riche en noms de plats et d’aliments typiques, et nous 
révèle beaucoup sur les habitudes alimentaires, aussi bien 
que sur les armes utilisées à l’époque, même si, dans ce 
domaine, les références sont bien moins importantes. Pour 
l’aspect littéraire, l’ouvrage édité par I. Geries représente 
un exemple de l’évolution de la maqæma caractérisée par 
la capacité de ce genre littéraire à absorber des genres 
différents et à se fondre avec eux. Cette immixtion est bien 
illustrée par exemple dans maints ouvrages du célèbre poly-
graphe égyptien al-Suyº†î (m. 911/1505). Bien que souvent 
intitulés maqæmæt, ceux-ci sont plutôt des munæÂara-s (ou 
mufæ≈ara-s) et se placent donc bien en marge du genre. Un 
exemple, très proche du texte qui fait l’objet de notre compte 
rendu, est la Maqæmat al-rayæÌîn («La Maqæma des plantes 
odoriférantes») qui reprend un texte bien plus ancien, la 
munæÂara des fleurs (al-Badî© fî faÒl al-rabî©) d’Abº l-Walîd 
Îabîb al-Îimyarî (m. 440/1048 env.). La Maqæmat al-rayæÌîn
est une munæÂara dans laquelle «the technical solutions of 
the author (isnæd and first person narration) draw it closer isnæd and first person narration) draw it closer isnæd
to the centre of the maqama genre (1)». Mais ce mélange 
entre la maqæma et la mufæ≈ara (genre plus ancien, canonisé 
dans la littérature arabe par al-ÍæÌiÂ) avait aussi été pratiqué 
par al-Îarîrî (m. 516/1122): nous avons affaire en fait, dans 
la vingt-deuxième maqæma de son recueil intitulé Maqæma 
Furætiyya, à une tension entre les kuttæb in‡æ’ et les kuttæb in‡æ’ et les kuttæb in‡æ’ kuttæb 
Ìisæb, un topos littéraire bien connu.

La Mufæ≈arat al-ruzz wa l-Ìabb rummæn, — pour 
autant que nous le sachions — n’est mentionnée dans 

aucun répertoire bibliographique, ni dans aucun ouvrage 
de référence, y compris le récent livre de J. Hämeen-Anttila, 
qui comprend pourtant une liste de maqæmæt qui se veut maqæmæt qui se veut maqæmæt
presque exhaustive. Pourtant elle avait déjà été remarquée 
par G.W. Freytag, qui en avait parlé dans son édition de la 
Fækihat al-≈ulafæ’ (Bonn, 1832). L’ouvrage est, comme nous Fækihat al-≈ulafæ’ (Bonn, 1832). L’ouvrage est, comme nous Fækihat al-≈ulafæ’
l’avons déjà dit, anonyme. Toutefois, des éléments extérieurs 
au texte et intérieurs, tels que les notes concernant l’histoire 
de la transmission du texte ou l’appartenance du lexique 
technique à un contexte historique et géographique bien dé-
terminé, permettent d’avancer des hypothèses raisonnables 
sur l’attribution. Ce qui a été fait avec une remarquable préci-
sion par Geries, qui propose comme auteur ©Abd al-Wahhæb 
b. ©Arab‡æh (m. 901/1496), fils de l’auteur de la bien plus 
celèbre Fækihat al-≈ulafæ, qui aurait écrit cette mufæ≈ara au 
Caire, où il s’était établi avec sa famille en 840/1436-1437 
et où il demeura jusqu’à sa mort.

L’édition de cet ouvrage s’appuie sur quatre manuscrits 
qui datent du Xe et XIe siècles de l’hégire (XVIe-XVIIe siècles de 
notre ère). Trois d’entre eux sont conservés à la Bibliothèque 
nationale de Paris: Ar. 3540 copié en 987/1579, Ar. 3535 
copié en 1003/1595, et Ar. 3593 copié en 1055/1645. Le 
quatrième, Or. 731, appartenant aux fonds de la Bibliothè-
que universitaire de Leiden, a été copié en 996/1588. Ce 
dernier montre des ressemblances remarquables avec le 
ms BNF Ar. 3540, qui est le ms. de base pour l’édition. Ces 
quatre manuscrits ont été décrits d’une façon très détaillée 
dans l’introduction en arabe; toutefois, nous regrettons que 
cette description ne soit pas accompagnée par quelques 
photos qui auraient donné au lecteur une idée précise de 
l’écriture et de la disposition du texte sur la page.

L’édition du texte est indéniablement faite selon des 
critères scientifiques. Cependant certaines observations 
dans les notes en bas de page auraient pu être omises sans 
compromettre la qualité de celles-ci: les phénomènes tels 
que le ta≈fîf al-hamza (note 1, p. 65, arabe) ou l’ambiguïté 
de l’écriture de l’alif maqÒºra et du yæ’ (note 2, p. 65, arabe) 
sont bien connus des arabisants. Le texte est complètement 
vocalisé, même si parfois des voyelles, des ta‡dîd (par ta‡dîd (par ta‡dîd
exemple p. 67, 68) et des voyelles euphoniques (Ìasunat
avec sukºn final devant waÒla, p. 70) ont été négligés, sans 
doute à cause d’une relecture hâtive des épreuves (relecture 
hâtive qui est aussi la raison de certaines coquilles dans 
la bibliographie (2)!). Un important appareil de gloses et de 
notes historiques et de civilisation a été ajouté au texte. Si 
parfois nous sommes ici confrontés à des gloses pléonas-
tiques, comme par exemple, celles qui expliquent des mots 
communs comme simæ† ou simæ† ou simæ† ‡urba en ayant recours à un 
dictionnaire de base tel qu’al-MunÏid (p. 77 et 81, arabe), al-MunÏid (p. 77 et 81, arabe), al-MunÏid

(1) J. Hämeen-Anttila, Maqama. A History of the Genre, Wiesbaden, 
2002, p. 344.
(2) Par exemple, «Denizeou» pour «Denizeau», «Barbie» pour «Bar-
bier» (de Meynard), «Supplemenl» pour «Supplément», «sward» pour 
«sword», «moblier» pour «mobilier».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Geries Ibrahim Kh.: A Literary and Gastronomical Conceit. Mufākharat al-Ruzz wa ʿl-Ḥabb Rummān. The Boasting Debate Between Rice and Pomegranate
Seeds or al-Maqāma al-Simāṭiyya, recensé par Antonella Ghersetti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. LANGUE ET LITTÉRATURE1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 20 – 2004 6

les notes de civilisation, rédigées avec une remarquable 
richesse bibliographique, sont sans aucun doute un support 
indispensable pour comprendre les implications du texte. De 
plus, l’index précis des mots de civilisation (al-muÒ†alaÌæt 
al-Ìa∂æriyya) se révèle un outil de travail précieux pour ceux 
qui ont affaire à des textes, même littéraires (et il suffit de 
penser à toutes les anecdotes sur les pique-assiettes…) où 
on traite des plats, des aliments et des habitudes alimen-
taires. Aux notes et à l’index des mots de civilisation font 
suite l’index des noms de personnes, des lieux et des livres, 
et ceux des versets coraniques et des proverbes. Le tout est 
complété par une bibliographie où on remarque la quantité 
des sources arabes consultées.

Qu’il nous soit encore permis d’ajouter quelques remar-
ques: en ce qui concerne l’étude littéraire, soigneusement 
rédigée, qui précède l’édition du texte, nous aurions souhaité 
un traitement approfondi de la classification générique 
de cette Mufæ≈ara. En effet, dans le chapitre consacré 
à la structure du texte (p. 26-28 anglais, 37-40 arabe), 
Geries commence par rapprocher la Mufæ≈arat al-ruzz 
de la structure narrative du conte-cadre qui contient du 
matériau narratif, en mentionnant comme exemple — entre 
autres —Kalîla wa-Dimna et les Mille et une nuits (ce qui 
nous semble peu économique d’un point de vue littéraire), 
pour faire allusion très rapidement au genre de la munæÂara
et pour conclure en disant que le texte qui fait l’objet de 
son édition appartient au genre de la maqæma. L’exposition 
nous semble un peu trop hâtive, car l’assertion finale de 
l’appartenance au genre maqæma n’apparaît pas comme 
le fruit d’un raisonnement articulé. 

Nous avons aussi remarqué, avec regret, que dans cet 
ouvrage l’introduction anglaise ne correspond pas exacte-
ment à celle en arabe: dans la première, la description des 
manuscrits utilisés pour l’édition est décidément réduite par 
rapport à celle — très détaillée — dont le lecteur peut profiter 
dans la version arabe (de deux à sept lignes par manuscrit 
en anglais et de une à quatre pages en arabe). De plus, 
l’analyse stylistique et thématique des discours du riz, de 
la grenade et des autres aliments (p. 44-55) qui se trouve 
dans l’introduction en arabe, manque complètement dans le 
pendant anglais. Certaines des notes présentent aussi des 
différences mineures, surtout en ce qui concerne les référen-
ces bibliographiques citées (voir par exemple p. 31 arabe et 
22 anglais, ou p. 10 arabe et 14 anglais), ou parfois existent 
dans la version arabe, mais manquent dans celle en anglais 
(par exemple note 16 à la p. 40 arabe vs p. 18 anglais).

Le livre de I. Geries, en dépit de ces petites questions 
de détail, est un excellent ouvrage qui mérite de trouver sa 
place dans la bibliothèque des spécialistes de la littérature 
arabe classique et, pourquoi pas, dans celle des historiens 
qui s’intéressent à la vie quotidienne en Égypte à la fin de 
l’époque mamelouke.

Antonella Ghersetti
Università Ca’ Foscari di Venezia

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Geries Ibrahim Kh.: A Literary and Gastronomical Conceit. Mufākharat al-Ruzz wa ʿl-Ḥabb Rummān. The Boasting Debate Between Rice and Pomegranate
Seeds or al-Maqāma al-Simāṭiyya, recensé par Antonella Ghersetti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



