
 BCAI 20 – 2004 57

III. HISTOIRE

THOMAS David (ed.) Christians at the Heart of Islamic Rule. Church Life and Scholarship in ©Abbasid Iraq [Françoise Micheau]

Thomas David (ed.)  
Christians at the Heart of Islamic Rule. Church Life 
and Scholarship in ©Abbasid Iraq

Brill, Leiden-Boston, 2003. 16x24,5cm, XIII+271 p. 
index

Ce volume offre treize contributions originellement pré-
sentées lors du «Fourth Woodbrooke-Mingana Symposium 
on Arab Christianity and Islam» qui s’est tenu à Birmingham 
en septembre 2001.

Ces symposiums organisés par «the Mingana group» 
(du nom du Professeur Alphonse Mingana – 1878-1937 – à 
l’origine de la collection de manuscrits arabes et syriaques 
de l’université de Birmingham) s’intéressent principalement 
à la littérature arabe chrétienne et aux relations entre chré-
tiens et musulmans à l’époque pré-moderne.

Le premier qui s’est tenu en 1990 sur le thème 
Christian Arabic Apologetics during the Abbasid Period 
(750-1258) a été édité par Samir Khalil Samir et Jørgen S. 
Nielsen (Brill, 1994). Le deuxième qui s’est tenu en 1994 sur 
le thème Coptic Arabic Christianity before the Ottomans: 
Text and Context a été édité par David Thomas dans Me-
dieval Encounters 2, 1996. Le troisième qui s’est tenu en 
1998 sous le titre Arab Christianity in Bilæd al-Shæm in the 
pre-Ottoman Period a été édité par David Thomas sous 
le titre Syrian Christians under Islam, the First Thousand 
Years (Brill, 2001).

Dans l’esprit de ces rencontres, ce volume présente 
principalement des contributions consacrées à la littérature 
arabe chrétienne et surtout à la polémique islamo-chrétienne, 
même si le titre du volume, et même le sous-titre, pouvaient 
laisser croire à un contenu plus diversifié.

On trouvera ainsi deux articles consacrés au grand 
philosophe et théologien chrétien YaÌyæ Ibn ©Adî (mort en 
363/974): dans «The ‘Philosophical Life’ in Tenth Century 
Baghdad: the Contribution of YaÌyæ Ibn ©Adî’s Kitæb tahdhîb 
al-akhlæq» (p. 129-157), Sidney Griffith montre comment cet 
ouvrage d’éthique, au demeurant déjà fort étudié (voir no-
tamment l’édition avec traduction et introduction en français 
de M.-Th. Urvoy, 1991), propose aux étudiants, aussi bien 
musulmans que chrétiens, une conduite morale qui relève 
de l’idéal philosophique et d’un réel humanisme (insæniyya); 
dans «YaÌyæ Ibn ©Adî and the Theory of Iktisæb»  (p. 151-
157) Emilio Platti analyse la manière dont YaÌyæ Ibn ©Adî 
réfute les arguments du théologien musulman Abº ©Umar 
Sa©d al-Zaynabî à l’appui de la doctrine de l’acquisition 
(iktisæb) – sous-entendu des actes humains – au profit de 
l’affirmation du libre arbitre de l’homme.

Deux autres articles portent également sur des 
ouvrages arabes chrétiens: Dans le premier, «Language 
and Thought in Kitæb al-majdal, bæb 2, faÒl 1, al-Dhurwa» 
(p. 159-175), Bo Holmberg commence par rappeler son 
opinion (voir Parole de l’Orient 18, 1993, p. 255-273) sur 
l’auteur (probablement ©Amr ibn Mattæ) et la date (première 

moitié du Ve/XIe siècle) de cette vaste somme théologique 
de l’Église syriaque orientale et offre ensuite une étude très 
précise du style, du vocabulaire, des thèmes du passage 
relatif à Dieu unique et créateur pour souligner à quel point 
l’auteur était imprégné par le style et la culture arabes. Le 
second (Julian Faultless, «The Two Recensions of the 
Prologue to John in Ibn al-™ayyib’s Commentary on the 
Gospels», p. 177-198) présente une minutieuse compa-
raison des deux versions, la version originale nestorienne 
et l’adaptation monophysite, sans doute copte, de ce très 
important ouvrage d’exégèse rédigé par Ibn al-™ayyib 
(m. vers 436/1043).

Sept contributions portent sur des textes relevant 
de la polémique, soit interne au christianisme, soit 
islamo-chrétienne: Barbara Roggema, «Muslims as 
Crypto-Idolaters – a Theme in the Christians Portrayal of 
Islam in the Near East» (p. 1-18); Sandra Toenies Keating, 
«Îabîb ibn Khidma Abº Ræ‘i†a al-Takrîtî‘s ‘The Refutation of 
the Melkites concerning the Union [of the Divinity and Huma-
nity in Christ]’ (III)» (p. 39-53); Mark Beaumont «©Ammær 
al-BaÒrî on the Incarnation» (p. 55-62); Mark N. Swanson, 
«The Christian al-Ma‘mºn Tradition» (p. 63-92); Martin 
Accad, «The Ultimate Proof-Text: The Interpretation of John 
20.17 in Muslim-Christian Dialogue (second/eighth-eighth/
fourteenth centuries)» (p. 199-214); Gabriel Said Reynolds, 
«A Medieval Islamic Polemic against Certain Practices and 
Doctrines of the East Syrian Church: Introduction, Excerpts 
and Commentary» (p. 215-230); David Thomas, «Early 
Muslim Responses to Christianity» (p. 231-254). On re-
trouve, au fil de ces études érudites, les thèmes classiques 
de ces polémiques: unicité de Dieu et Trinité, Incarnation 
et divinité de Jésus, accusations respectives d’idolâtrie et 
d’associationisme. Deux de ces contributions ont paru plus 
originales au recenseur. D’abord celle de Reynolds: dans 
le TaÚbît dalæ‘il al-nubuwwa («La confirmation des preuves 
de la prophétie») rédigé sans doute à Rayy en 385/995, 

©Abd al-Íabbær s’emploie à montrer que le christianisme 
est une corruption (taÌrîf) de l’islam; mais au lieu de s’en 
tenir à des arguments de nature théologique, il relève des 
pratiques de l’Église – en l’occurrence l’Église nestorienne 

– à même de discréditer le christianisme parce qu’absentes 
de l’enseignement islamique (sic chez Reynolds) du Christ, 
la plus intéressante étant celle de la confession (voir le 
long passage traduit p. 225). L’autre est celle de Swan-
son: l’auteur établit, à partir de plusieurs textes d’origine 
chrétienne, les avatars d’une image positive d’al-Ma‘mºn: 
d’abord celle du calife qui présida avec énergie, intelligence 
et bienveillance à l’égard du christianisme au débat entre 
Théodore Abº Qurra et des mutakallimºn musulmans (voir 
notamment le récit qu’en offre la Chronique syriaque AD 
1234); ensuite celle d’un souverain pieux, vertueux, béni 
de Dieu que reflète la belle et flatteuse prière, attribuée à 
Abº Qurra et conservée dans un manuscrit du Sinaï (texte 
et traduction p. 87-90); enfin la légende de la conversion 
d’al-Ma‘mºn  au christianisme, conversion d’abord secrète, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Thomas David (ed.) : Christians at the Heart of Islamic Rule. Church Life and Scholarship in ʿAbbasid Iraq, recensé par Françoise Micheau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 20 – 2004 58

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

puis rendue publique et entraînant le martyre. On trouve cet 
étrange récit dans la vie de Théodore d’Édesse: si la version 
grecque, la plus ancienne, donne au souverain converti le 
nom de Mauias (qu’on pourrait identifier à Mu©æwiya ou à 
al-Mu‘ayyad, le fils du calife al-Mutawakkil), la version arabe, 
sans doute élaborée au XIe siècle en milieu palestinien mel-
kite, l’identifie sans l’ombre d’un doute à al- Ma‘mºn. Une 
telle légende est à rapprocher de celle de la conversion du 
calife fatimide al-Mu©izz développée en milieu copte, ou de 
celle du baptême du sultan Saladin que l’on trouve dans 
l’Occident chrétien dès le XIIIe siècle, et appelle, au-delà 
de l’analyse textuelle ici proposée, une réflexion sur ce 
mécanisme d’appropriation de l’Autre.

Enfin, deux contributions sortent du cadre de la littéra-
ture chrétienne et/ou polémique. Dans «Stuccowork at the 
Monastery of the Syrians in the Wædî Na†rºn: Iraqi-Egyptian 
Artistic Contact in the ©Abbasid Period» (p. 93-127) Lucy-
Anne Hunt propose une étude, accompagnée de 21 figures 
(plans et photos), du décor en stuc de ce monastère pour 
en proposer une nouvelle datation (la fin du IIIe/IXe siècle) 
et établir les parentés stylistiques révélatrices de l’influence 
abbasside. À ses yeux les artistes de Takrît ont joué un 
rôle majeur dans ces contacts culturels entre Irak et Égypte 
qu’illustrent également les bois sculptés de Fus†æ† et le 
décor de la mosquée Ibn ™ºlºn. De son côté Hilary Patrick, 
dans «Monasteries through Muslim Eyes: the Diyæræt 
Books» (p. 19-37) propose une relecture très stimulante 
des ouvrages de Diyæræt qui apparaissent en grand nombre 
au IVe/Xe siècle, le plus connu étant celui d’al-Ωæbu‡tî. Dans 
un bref mais suggestif article paru en 1975 (La Nouvelle 
Revue du Caire, p. 265-279), Gérard Troupeau avait relevé 
l’intérêt documentaire de ces descriptions de monastères 
et souligné l’attrait que ces lieux de piété et de détente 
exerçaient sur les musulmans. Développant l’analyse ainsi 
esquissée, Hilary Patrick montre que ces descriptions ne 
sont pas de simples notices introduisant les poésies 
 bachiques en relation avec le monastère décrit, mais qu’elles 
s’insèrent dans une œuvre où les récits historiques mettant 
en scène de grands personnages, les pièces de vers de 
nature très diverse, les anecdotes de toutes sortes sont les 
éléments d’une véritable anthologie qui participe du genre 
de l’adab florissant au Xe siècle dans les milieux de kuttæb, 
dont beaucoup étaient d’origine chrétienne. Bien plus que 
la fréquentation des monastères par une élite musulmane 
friande de spectacles et de loisirs, c’est le genre même des 
ouvrages de Diyæræt qui est révélateur du lien établi entre 
les monastères et la culture arabe au IVe/Xe siècle. On aurait 
aimé que d’autres contributions développent cette voie 
d’une véritable histoire sociale et culturelle du christianisme 
et des chrétiens à l’époque abbasside.

Françoise Micheau
Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Thomas David (ed.) : Christians at the Heart of Islamic Rule. Church Life and Scholarship in ʿAbbasid Iraq, recensé par Françoise Micheau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



