| Il. HisTOIRE |

Thomas David (ed.)
Christians at the Heart of Islamic Rule. Church Life
and Scholarship in ‘Abbasid Iraq

Brill, Leiden-Boston, 2003. 16x24,5¢cm, XIlI+271 p.
index

Ce volume offre treize contributions originellement pré-
sentées lors du « Fourth Woodbrooke-Mingana Symposium
on Arab Christianity and Islam » qui s’est tenu a Birmingham
en septembre 2001.

Ces symposiums organisés par « the Mingana group »
(du nom du Professeur Alphonse Mingana — 1878-1937 — a
l'origine de la collection de manuscrits arabes et syriaques
de l'université de Birmingham) s’intéressent principalement
a la littérature arabe chrétienne et aux relations entre chré-
tiens et musulmans a I'époque pré-moderne.

Le premier qui s’est tenu en 1990 sur le théme
Christian Arabic Apologetics during the Abbasid Period

Nielsen (Brill, 1994). Le deuxiéme qui s’est tenu en 1994 sur
le theme Coptic Arabic Christianity before the Ottomans :
Text and Context a été édité par David Thomas dans Me-
dieval Encounters 2, 1996. Le troisiéme qui s’est tenu en
1998 sous le titre Arab Christianity in Bilad al-Sham in the
pre-Ottoman Period a été édité par David Thomas sous
le titre Syrian Christians under Islam, the First Thousand
Years (Brill, 2001).

Dans I'esprit de ces rencontres, ce volume présente
principalement des contributions consacrées a la littérature
arabe chrétienne et surtout a la polémique islamo-chrétienne,
méme si le titre du volume, et méme le sous-titre, pouvaient
laisser croire a un contenu plus diversifié.

On trouvera ainsi deux articles consacrés au grand
philosophe et théologien chrétien Yahya Ibn ‘Adi (mort en
363/974): dans « The ‘Philosophical Life’ in Tenth Century
Baghdad : the Contribution of Yahya Ibn ‘Adi’s Kitab tahdhib
al-akhlaq » (p. 129-157), Sidney Griffith montre comment cet
ouvrage d’éthique, au demeurant déja fort étudié (voir no-
tamment I'édition avec traduction et introduction en francais
de M.-Th. Urvoy, 1991), propose aux étudiants, aussi bien
musulmans que chrétiens, une conduite morale qui reléve
de I'idéal philosophique et d’un réel humanisme (insaniyya) ;
dans « Yahya Ibn ‘Adi and the Theory of /ktisab » (p.151-
157) Emilio Platti analyse la maniére dont Yahya Ibn ‘Adi
réfute les arguments du théologien musulman Abu ‘Umar
Sa‘d al-Zaynabi a 'appui de la doctrine de I'acquisition
(iktisab) — sous-entendu des actes humains — au profit de
laffirmation du libre arbitre de ’lhomme.

Deux autres articles portent également sur des
ouvrages arabes chrétiens: Dans le premier, « Language
and Thought in Kitab al-majdal, bab 2, fasl 1, a-Dhurwa »
(p. 159-175), Bo Holmberg commence par rappeler son
opinion (voir Parole de I'Orient 18, 1993, p.255-273) sur

l'auteur (probablement ‘Amr ibn Matta) et la date (premiére
|

moitié du V&/Xi® siecle) de cette vaste somme théologique
de I'Eglise syriaque orientale et offre ensuite une étude trés
précise du style, du vocabulaire, des thémes du passage
relatif & Dieu unique et créateur pour souligner a quel point
l'auteur était imprégné par le style et la culture arabes. Le
second (Julian Faultless, « The Two Recensions of the
Prologue to John in Ibn al-Tayyib’s Commentary on the
Gospels », p.177-198) présente une minutieuse compa-
raison des deux versions, la version originale nestorienne
et I'adaptation monophysite, sans doute copte, de ce trés
important ouvrage d’exégése rédigé par lbn al-Tayyib
(m. vers 436/1043).

Sept contributions portent sur des textes relevant
de la polémique, soit interne au christianisme, soit
islamo-chrétienne : Barbara Roggema, «Muslims as
Crypto-ldolaters — a Theme in the Christians Portrayal of
Islam in the Near East » (p. 1-18); Sandra Toenies Keating,
«Habib ibn Khidma Abt Ra’ita al-Takriti’s “The Refutation of
the Melkites concerning the Union [of the Divinity and Huma-
nity in Christ]’ (1) » (p. 39-53) ; Mark Beaumont « ‘Ammar
al-Basri on the Incarnation » (p. 55-62) ; Mark N. Swanson,
«The Christian al-Ma’min Tradition » (p.63-92); Martin
Accad, « The Ultimate Proof-Text : The Interpretation of John
20.17 in Muslim-Christian Dialogue (second/eighth-eighth/
fourteenth centuries) » (p. 199-214) ; Gabriel Said Reynolds,
« A Medieval Islamic Polemic against Certain Practices and
Doctrines of the East Syrian Church : Introduction, Excerpts
and Commentary » (p.215-230); David Thomas, «Early
Muslim Responses to Christianity » (p.231-254). On re-
trouve, au fil de ces études érudites, les thémes classiques
de ces polémiques : unicité de Dieu et Trinité, Incarnation
et divinité de Jésus, accusations respectives d’idolatrie et
d’associationisme. Deux de ces contributions ont paru plus
originales au recenseur. D’abord celle de Reynolds: dans
le Tatbit dald’il al-nubuwwa (« La confirmation des preuves
de la prophétie ») rédigé sans doute a Rayy en 385/995,
‘Abd al-Gabbar s’'emploie & montrer que le christianisme
est une corruption (tahrif) de I'islam; mais au lieu de s’en
tenir a des arguments de nature théologique, il reléve des
pratiques de I'Eglise — en 'occurrence I'Eglise nestorienne
—améme de discréditer le christianisme parce qu’absentes
de I'enseignement islamique (sic chez Reynolds) du Christ,
la plus intéressante étant celle de la confession (voir le
long passage traduit p.225). Lautre est celle de Swan-
son: l'auteur établit, a partir de plusieurs textes d’origine
chrétienne, les avatars d’une image positive d’al-Ma’miin:
d’abord celle du calife qui présida avec énergie, intelligence
et bienveillance a I'égard du christianisme au débat entre
Théodore Abu Qurra et des mutakallimian musulmans (voir
notamment le récit qu’en offre la Chronique syriaque AD
1234); ensuite celle d’'un souverain pieux, vertueux, béni
de Dieu que refléte la belle et flatteuse priére, attribuée a
Abu Qurra et conservée dans un manuscrit du Sinai (texte
et traduction p.87-90); enfin la Iégende de la conversion

d’al-Ma’min au christianisme, conversion d’abord secréte,
|

| BCAI 20 — 2004 57 |
BCAI 20 (2004) Thomas David (ed.) : Christians at the Heart of Islamic Rule. Church Life and Scholarship in ‘Abbasid Iraqg, recensé par Frangoise Micheau
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Ill. HIsTOIRE

puis rendue publique et entrainant le martyre. On trouve cet
étrange récit dans la vie de Théodore d’Edesse : si la version
grecque, la plus ancienne, donne au souverain converti le
nom de Mauias (qu’on pourrait identifier a Mu‘awiya ou a
al-Muayyad, le fils du calife al-Mutawakkil), la version arabe,
sans doute élaborée au xI® siécle en milieu palestinien mel-
kite, I'identifie sans 'ombre d’un doute a al- Ma’'man. Une
telle Iégende est a rapprocher de celle de la conversion du
calife fatimide al-Mu‘izz développée en milieu copte, ou de
celle du baptéme du sultan Saladin que I'on trouve dans
I'Occident chrétien dés le xiI® siécle, et appelle, au-dela
de l'analyse textuelle ici proposée, une réflexion sur ce
mécanisme d’appropriation de I'Autre.

Enfin, deux contributions sortent du cadre de la littéra-
ture chrétienne et/ou polémique. Dans « Stuccowork at the
Monastery of the Syrians in the Wadi Natrun : Iraqi-Egyptian
Artistic Contact in the ‘Abbasid Period » (p.93-127) Lucy-
Anne Hunt propose une étude, accompagnée de 21 figures
(plans et photos), du décor en stuc de ce monastére pour
en proposer une nouvelle datation (la fin du 1¢/1x® siécle)
et établir les parentés stylistiques révélatrices de I'influence
abbasside. A ses yeux les artistes de Takrit ont joué un
role majeur dans ces contacts culturels entre Irak et Egypte
qu'illustrent également les bois sculptés de Fustat et le
décor de la mosquée Ibn Tulun. De son c6té Hilary Patrick,
dans «Monasteries through Muslim Eyes: the Diyarat
Books » (p.19-37) propose une relecture trés stimulante
des ouvrages de Diyarat qui apparaissent en grand nombre
au Ivé/xE siecle, le plus connu étant celui d’al-Sabusti. Dans
un bref mais suggestif article paru en 1975 (La Nouvelle
Revue du Caire, p.265-279), Gérard Troupeau avait relevé
Iintérét documentaire de ces descriptions de monastéres
et souligné I'attrait que ces lieux de piété et de détente
exercaient sur les musulmans. Développant I'analyse ainsi
esquissée, Hilary Patrick montre que ces descriptions ne
sont pas de simples notices introduisant les poésies
bachiques en relation avec le monastére décrit, mais qu’elles
s’insérent dans une ceuvre ot les récits historiques mettant
en scene de grands personnages, les piéces de vers de
nature trés diverse, les anecdotes de toutes sortes sont les
éléments d’une véritable anthologie qui participe du genre
de I'adab florissant au X® siécle dans les milieux de kuttab,
dont beaucoup étaient d’origine chrétienne. Bien plus que
la fréquentation des monastéres par une élite musulmane
friande de spectacles et de loisirs, ¢’est le genre méme des
ouvrages de Diyarat qui est révélateur du lien établi entre
les monasteéres et la culture arabe au Ivé/xE siécle. On aurait
aimé que d’autres contributions développent cette voie
d’une véritable histoire sociale et culturelle du christianisme
et des chrétiens a I'époque abbasside.

Francoise Micheau
Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne

BCAI 20 - 2004 58
BCAI 20 (2004) Thomas David (ed.) : Christians at the Heart of Islamic Rule. Church Life and Scholarship in ‘Abbasid Iraqg, recensé par Frangoise Micheau
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



