
 BCAI 20 – 2004 54

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

CHALMETA GENDRON Pedro, Invasión e islamización. La sumisión de Hispania y la formación de al-Andalus [Christophe Pïcard]

Chalmeta Gendron Pedro, 
Invasión e islamización. La sumisión de 
Hispania y la formación de al-Andalus

Jaén, Universidad de Jaén, 2003. 23 x 14,5 cm, 
461 p.

Les 388 pages de texte du livre de Pedro Chalmeta, 
suivies de la bibliographie, représentent une version à la 
fois actualisée et enrichie de la première édition de 1994. 
La mise au jour de la bibliographie, très complète sur le 
VIIIe siècle d’al-Andalus, de même que l’ajout de passages 
(au moins, p. 121, 164-5, 185, 214, 228, 237-41, 249-50, 
271, 290, 294, 299-300, 304, 397), font de ce livre une 
nouvelle étape de la réflexion sur la conquête arabe d’al-
Andalus et ses conséquences sur l’histoire de la Péninsule 
ibérique sous domination musulmane. Toutefois, on remar-
que que les passages repris et amplifiés sont au service de 
la confirmation des idées déjà affirmées par Pedro Chalmeta 
dans sa précédente édition, sur l’ensemble des thèmes qui 
animent l’historiographie, essentiellement espagnole, de 
l’histoire de l’arabisation et de l’islamisation de la Péninsule. 
Dans le prologue (p. 15-20) et l’introduction (p. 23-30), 
l’auteur situe sa quête entre ce qu’il considère comme 
les deux travers de la recherche espagnole depuis des 
générations: soit la négation d’une véritable arabisation et 
islamisation de la Péninsule, soit l’affirmation, plus récente 
et excessive à ses yeux, d’une très forte empreinte berbère 
sur la civilisation d’al-Andalus vue à travers les modes de 
culture et d’irrigation.

Pour comprendre la civilisation d’al-Andalus, il est 
nécessaire de rendre le plus précisément possible les 
 conditions de la conquête berbéro-arabe et l’installation 
des musulmans au VIIIe siècle, jusqu’à ce que cette nouvelle 
forme de pouvoir se soit définitivement imposée à la popula-
tion ibérique. L’occupation du sol, les formes de domination 
et le processus d’assimilation religieuse et culturelle au 
modèle arabo-islamique au VIIIe siècle, sont les principales 
clés de la compréhension de l’évolution de la civilisation 
islamique en al-Andalus. Les travaux historiques sur la 
Péninsule ibérique n’avaient pas, jusque là, suffisamment 
pris en compte les données de la conquête, probablement à 
cause de l’aridité des sources, toutes largement postérieures 
à la période concernée. Nous ne sommes pas non plus 
aidés par les archéologues qui ont du mal à retrouver sur 
le terrain les traces d’une culture matérielle arabo-musul-
mane au VIIIe siècle. Dans le chapitre consacré aux sources 
(p. 33-67), P. Chalmeta recense l’ensemble des textes à no-
tre disposition; en revanche, s’engageant résolument dans 
une démarche «positiviste», le grand arabisant confronte 
systématiquement les textes et en analyse minutieusement 
le contenu mais s’attarde peu sur le décalage chronologique 
et les problèmes posés par leur lecture, ne voulant pas 
se lancer dans les discussions soulevées par les travaux 
récents de l’historiographie andalousienne (aucune allusion 

aux travaux et idées de G. Martinez-Gros sur la lecture et 
l’interprétation des sources). Il n’en reste par moins vrai 
que cet ouvrage représente à ce jour l’examen le plus précis 
des sources de la conquête de l’Espagne.

La démarche est chronologique. Pedro Chalmeta 
remonte très loin pour exposer les prémices de la conquête 
berbéro-arabe de l’Espagne wisigothique. En réalité, ce qu’il 
nomme «Précédents et contexte» (p. 71-95), représente 
un cadre large du processus de la conquête arabe de la 
Méditerranée avec, en toile de fond, l’analyse convergente 
des expéditions en Ifrîqiya puis au Maghreb et l’évolution 
de la situation de l’Espagne wisigothique. La conquête de 
l’Ifrîqiya et du Maghreb ne peut être séparée de celle d’al-
Andalus dans la mesure où la position de Mºsæ ibn NuÒayr, 
gouverneur de l’Ifrîqiya, et les relations entre les autorités 
arabes et les Berbères apportent un éclairage précieux sur 
les conditions de la traversée du détroit de Gibraltar en 710 
et sur l’expédition de ™æriq b. Ziyæd. De même, l’examen 
de cette phase de conquête explique largement les raisons 
du succès en Espagne: P. Chalmeta montre que la lenteur 
de la conquête maghrébine n’est pas le fruit de difficultés 
militaires ou le résultat d’une résistance acharnée mais 
découle des épisodes tumultueux de la politique interne 
du califat oriental; en effet, à chaque fois que les autorités 
de Médine et de Damas furent en mesure de monter une 
expédition dans les régions intérieures du Maghreb, la 
conquête ne présenta pas plus de difficulté et ne mit guère 
plus de temps que celles effectuées en Orient ou, plus 
tard, en al-Andalus. Cette constatation permet à l’auteur 
de montrer que la victoire acquise au Rio Barbate contre 
Rodrigue (ou Roderic), a plutôt tenu à la rigueur de l’orga-
nisation berbère et à la supériorité militaire sur une armée 
wisigothique composite, qu’aux «traîtrises» internes du 
royaume barbare; cela signifie également que la conquête 
de l’Occident méditerranéen est à considérer dans son 
ensemble et non selon un modus operandi différent entre modus operandi différent entre modus operandi
l’Afrique et l’Europe.

Le très long chapitre IV, consacré à la conquête 
(p. 99-250), passe en revue toutes les phases de celle-ci, 
par une confrontation systématique de tous les textes 
arabes et latins à notre disposition. Plusieurs points forts 
ressortent de cet examen.

Le rôle de certains personnages y apparaît essentiel; 
ce sont les liens de clientèle qui déterminèrent largement 
les conditions de la conquête; en tout premier lieu, le rôle 
du personnage de Mºsæ est mis en avant; il est l’archétype 
du client arabe des Omeyyades, pris entre sa dépendance 
à l’égard des califes – en bon termes avec al-Walîd, mais 
très mal vu de son successeur Sulaymæn, ce qui explique 
sa disgrâce future – et sa place de gouverneur à Kairouan. 
Cette situation des premiers gouverneurs arabes, à la 
tête de vastes territoires, explique le rôle primordial de 
clients  comme ™æriq b. Ziyæd dans la conquête; là encore 
 P.  Chalmeta utilise les textes pour montrer les liens hiérar-
chiques entre les deux hommes et, en fin de compte, une 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Chalmeta Gendron Pedro : Invasión e islamización. La sumisión de Hispania y la formación de al-Andalus, recensé par Christophe Picard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 20 – 2004 55

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

relation beaucoup moins passionnelle que celle présentée 
généralement entre le Berbère et l’Arabe lors de leur ren-
contre à Tolède en 712: Mºsæ reste le commandant en 
chef de l’Occident musulman mais la place de ™æriq semble 
confirmée comme une sorte de gouverneur de Tolède. Ces 
analyses appellent à reconsidérer les bases des relations de 
clientèle entre les Arabes et les mawælî, avec une relation mawælî, avec une relation mawælî
beaucoup plus étroite à établir entre Orient et Occident mu-
sulmans. Le rôle du comte Julien et des princes wisigoths 
passés du côté musulman, est tout aussi éclairant, car il 
pose les bases des liens à venir entre les conquérants et 
les Wisigoths en Espagne. Si le rôle des juifs est ici peu 
ou pas pris en considération, celui des élites wisigothiques 
qui s’allièrent aux conquérants, permet de comprendre la 
logique d’une conquête parfaitement contrôlée jusqu’aux 
contreforts des Pyrénées et avant le rappel des chefs de 
l’expédition, sommés de se rendre auprès du calife.

Autre temps fort de l’analyse, le chemin parcouru par 
les trois conquérants de la Péninsule: ™æriq b. Ziyæd, Mºsæ 
b. NuÒayr, ©Abd al-©Azîz b. Mºsæ. P. Chalmeta montre bien 
le caractère complémentaire des trajets et l’entente des 
trois personnages dans la manière de conduire la conquête, 
sous maîtrise de Mºsæ. ™æriq se fit conduire par la principale 
voie centrale, d’Algeciras à Tolède en passant par Cordoue. 
Mºsæ a mené ses troupes arabes dans les autres grandes 
cités de la péninsule: à l’ouest, Séville et Mérida – dont la 
conquête fut l’acte le plus long et le plus difficile de cette 
campagne -, au nord, Saragosse et la vallée de l’Ebre puis 
la région de Pampelune et Astorga, avant de repartir vers 
l’Orient sur l’ordre du calife. Son fils acheva le travail par la 
conquête de Beja et des régions plus septentrionales de l’ac-
tuel Portugal; toutefois cette phase ultime fut caractérisée 
par une conquête par traités, sans combat importants, avec 
Tudmir dans la région de Murcie, puis au nord de Lisbonne et 
dans les contreforts pyrénéens. Toujours selon P. Chalmeta, 
cette conquête et l’installation qui suivit ne doivent rien au 
hasard mais résultent d’un quadrillage systématique des 
territoires, via le contrôle des principales voies romaines et 
des grandes cités du pays. L’auteur cherche également à 
montrer, à la fois dans la victoire des armées berbères et par 
le déroulement de ces expéditions, que l’établissement des 
Arabes et des Berbères se présente comme l’aboutissement 
d’une longue expérience acquise par les Arabo-musulmans 
depuis 622. Les imprévus, comme l’épisode du soulèvement 
de «nobles» wisigoths à Séville, paraissent secondaires et 
ne remirent pas en cause le résultat final.

Les chapitres suivants, consacrés à l’installation des 
nouveaux maîtres, établissent un lien entre la manière dont 
la conquête fut menée et le succès rapide et durable de la 
domination à la fois de l’islam et de l’arabisme. En fin de 
compte, Pedro Chalmeta cherche à faire apparaître que les 
racines d’une arabisation et d’une islamisation profondes 
étaient plantées dès la fin du règne de ©Abd al-Rahmæn Ier

(755-785). Toujours dans le chapitre IV, les conditions de 
l’occupation sont analysées: la nature des pactes passés 

avec les vaincus, l’arrivée des Arabes – prenant en compte, 
dans ce difficile calcul, le retour vers l’Orient de nombre 
d’entre eux –, le butin et la propriété de la terre, les relations 
avec les tributaires non musulmans. Sur ces questions, on 
peut se demander s’il est judicieux de placer sur le même 
plan les pactes passés avec les habitants de Mérida, après 
un long siège et de nombreuses pertes, et ceux conclus avec 
Théodomir et les Wisigoths de l’Occident de la Péninsule 
soumis sans combat réel. De même, est-il prudent de pren-
dre le texte du pacte de Tudmir comme base référentielle 
systématique pour comprendre l’organisation globale de 
la fiscalité en al-Andalus? L’autre question touche non pas 
au statut des protégés, mais à leur devenir: tout au long 
des pages des quatre chapitres suivants, concernant la 
période 716-785, nous retrouvons les idées déjà exposées 
par l’auteur dans d’autres travaux (voir son article de l’E.I.2

sur les «Mozarabes» par exemple) sur l’évolution rapide de 
la société autochtone. Selon lui, la rapidité des processus 
d’islamisation et d’arabisation donnèrent aux chefs arabes 
de la Péninsule les moyens d’imposer l’idéologie du pou-
voir sur l’ensemble du territoire conquis, malgré les luttes 
intestines et les nombreuses autonomies à l’intérieur d’al-
Andalus. Dans le même sens, au chapitre V (p. 251-263) 
Pedro Chalmeta semble opter pour la mise en place d’une 
couverture administrative systématique du territoire, dès 
la fin du VIIIe siècle.

Dans ce cadre, si les révoltes qui émaillèrent ce siècle, 
en particulier celle des Berbères en 739 et les agitations 
des divers gouvernements du Maghreb et d’al-Andalus, 
témoignent d’une situation de fragilité du pouvoir tout au 
long du VIIIe siècle, les sources permettent de constater 
qu’à la fin du premier siècle d’al-Andalus, l’Islam arabe y 
est solidement établi, préfigurant les succès de la période 
suivante et la pérennité de l’Islam dans la Péninsule ibérique. 
Ces luttes au sommet ne sont, pour l’auteur, que les avatars 
du système politique arabe, oriental, qui s’est exporté au 
Maghreb et en al-Andalus et ne remettent pas véritablement 
en cause les bases d’une acculturation profonde. Toutefois, 
cette vision laisse en suspens quelques interrogations: 
Pedro Chalmeta montre très bien, dans les limites imposées 
par les sources, les grands axes de la pénétration berbère, 
arabe et la répartition des terres entre les conquérants et 
leurs alliés. On peut déceler facilement la présence forte 
des Arabes dans les grands centres urbains comme Cor-
doue, Saragosse ou Séville, villes conquises par Mºsæ b. 
NuÒayr; en revanche, la nature des textes ne semble pas 
permettre de mesurer l’écart entre une proclamation de la 
domination des Arabes étendue à l’ensemble des territoires 
conquis, et la réalité de cette propagation ou la profondeur 
de l’influence de l’administration arabe au-delà des grandes 
places investies par les chefs arabes. Il convient d’être 
prudent sur la réalité d’une domination arabo-musulmane 
au-delà des régions du Guadalquivir, du sud de la péninsule 
et de la vallée de l’Ebre. Les péripéties politico-militaires 
du IXe siècle semblent indiquer, au contraire, la fragilité et 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Chalmeta Gendron Pedro : Invasión e islamización. La sumisión de Hispania y la formación de al-Andalus, recensé par Christophe Picard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 20 – 2004 56

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

la superficialité de la domination omeyyade sur les régions 
périphériques et, plus particulièrement, sur les régions pas-
sées sous gouvernement arabe, par des pactes qui laissaient 
les conquérants à l’écart de ces régions, à l’exception d’une 
présence limitée à quelques garnisons. Du reste, la difficulté 
à retrouver la trace matérielle d’une présence arabe sur 
tout le territoire d’al-Andalus au VIIIe siècle, n’est-elle pas 
la preuve de cette fragilité? De même, des travaux plus ou 
moins récents montrent de mieux en mieux la diversité des 
situations d’une région à l’autre d’al-Andalus. Ainsi, la situa-
tion des zones frontalières, lieux de «surinvestissement de 
la part des pouvoirs centraux», pour reprendre l’expression 
de Pierre Toubert, n’est pas forcément représentative de 
l’ensemble des régions éloignées de la capitale. La question 
est la même sur les étapes de l’islamisation: les sources 
arabes et latines demeurent malgré tout suspectes quant à 
la manière de présenter l’ampleur de la couverture religieuse, 
culturelle et administrative arabes. La question de la rapidité 
du déclin mozarabe reste aussi posée.

Si les questions demeurent, l’analyse et la méthode 
sont des modèles du genre: comme toujours, Pedro Chal-
meta montre dans ce livre à quel point la lecture des sour-
ces et leur confrontation restent la base même de notre 
 connaissance d’un lieu et d’une période aussi difficiles à 
saisir qu’al-Andalus au premier siècle de son existence. 
Certains passages comme le commentaire sur la Table 
(Mesa) de Salomon ou sur la campagne carolingienne de 
778, montrent à quel point l’auteur sait trouver les facteurs 
d’une explication logique et originale d’épisodes tenus 
comme connus et intangibles. Ce livre est donc plus que 
jamais la référence à l’histoire des débuts d’al-Andalus. 

Christophe Picard
Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Chalmeta Gendron Pedro : Invasión e islamización. La sumisión de Hispania y la formación de al-Andalus, recensé par Christophe Picard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



