| Ill. HIsTOIRE |

Carballeira Debasa Anna Maria,
Legados pios y fundaciones familiares
en al-Andalus (siglos Iv/x-vi/Xil)

Madrid, 2002. 413 p.

Louvrage est divisé comme suit: I. Introduccion,
II. Hubs y sociedad en al-Andalus : el hubs jayri, lll. Hubs
y sociedad en al-Andalus: el hubs ahli, IV. Aspectos
juridicos del hubs en al-Andalus, V. Conclusiones generales,
VI. Apéndice : los mufties, VII. Fuentes y bibliografia,
VIII. indice de antropdnimos y top6nimos.

Etudier les biens de mainmorte dans al-Andalus est
un sujet d’'une certaine importance, susceptible d’intéresser
les médiévistes, tant historiens que juristes.

Le but poursuivi par 'auteur était d’« analyser le réle
joué par les biens de mainmorte (ahbas) et leur influence
sur la société d'al-Andalus (Iv/x®-vi/XI€ s.), ainsi que les
répercussions sur la vie quotidienne, le développement
urbain et la transmission du patrimoine familial... suivre
la construction de la pratique judiciaire et faire connaitre
I'évolution du droit islamique dans al-Andalus et son
adaptation aux besoins de la société ». Le sujet était bon
et n'avait pas été beaucoup traité, si on excepte Garcia

Sanjuan, Los bienes habices en al-Andalus : estudio socio-

econémico de una institucion islamica a través de las
fuentes juridicas (s. Iv/ix-x/xv). On apprend aussi qu'il
s’agit de la publication d’une thése doctorale, élaborée au
sein du Csic, ol elle a bénéficié des « enseignements, aide
et conseil des membres du Département d’études arabes »
et autres personnes, fidélement énumérées, et soutenue a
la Universidad Autonoma de Madrid. Pas une seule de ces
dix-sept personnes, membres du jury compris, ne semble
avoir lu 'ouvrage, sinon ils n’auraient pas manqué de relever
bien des lacunes et des erreurs.

Méthodologiquement, cela commence avec la notion
méme de waqf (bien de mainmorte). C’est une institution qui
semble totalementignorée des musulmans et qu'ils n’auraient
jamais pris la peine de définir. Il faut attendre la page 31,
note 67, pour découvrir que les juristes musulmans ont traité
le sujet douze siécles avant que Tornauw ne l'effleurat en
1882. A fortiori, les nombreuses lacunes bibliographiques
font ignorer I'existence du K. al-awqaf d’al-Hassaf (mort en
262/875), que al-Safii (mort en 204/820) recopie dans
le K. al-lumm sa propre donation familiale en faveur de sa
descendance ou que les Actes des Bani ‘Abd al-Mu’min
(In/1x® siécle) contiennent le premier document conservé de
habs sadaqa hass. Avoir suiviles ‘ulama’ médiévaux lui aurait
appris que, pour qu’on puisse constituer en waqf « cualquier
valor patrimonial, mueble o inmueble », il faut d’abord qu'il soit
licite. On s’apercoit, a la lecture, que I'auteur donne comme
sources des études modernes. Lusage scientifique étant de
citer la source directe (contemporaine des faits), suivie par
les références des auteurs qui l'ont utilisée dans leur étude. A

titre d’exemple : p. 168, que 'affranchissement d’un esclave
|

est ceuvre pie, agréable aux yeux d’Allah, (qui épargnera a
I'ancien maitre les flammes de I'enfer) peut sembler au pro-
fane une conséquence des injonctions coraniques (XC, 13;
II, 172 et IX, 60) plutdt que dériver de la docte opinion de
Verlinden ou Vidal ; p. 218, note 49, pour fonder le fait que la
manumission engendre une relation parentale entre 'ancien
maitre (et ses descendants) et I'esclave libéré, on aurait
dii citer Ibn al-Attar, Formulario..., documents nes 223-225,
quitte a ajouter ensuite Pesle, Fierro et autres. Lauteur fait
preuve de la plus grande prudence / imprécision : bien des
choses ne sont « ni oui ni non sinon tout le contraire ». Cela
engendre nombre d’affirmations contradictoires : les précau-
tions a prendre avec les sources juridiques (p. 39) font place
aleur variété et précision (p. 41) ; la démolition et le maintien
des constructions empiétant sur la voie publique (p. 196) sont
autant de preuves de la primauté du bien commun face aux
intéréts privés; le wagf qui était un moyen de sauvegarder
lintégrité de la propriété au sein d’un groupe (p. 24) provoque
linévitable fragmentation de la propriété et la division du
capital objet de la fondation (p. 352-353), etc.

La méconnaissance des institutions judiciaires et de
I'arabe donne lieu a des contresens. Jamais le cadi ‘Abd al-
Rahman b. Tarif al-Yahsubi « establecié en wagqf una candi-
dad de dinero a favor de Umm... e Umm... de quienes el juez
eramawla » (p. 217). Le texte d’al-HuSani, cité in extenso par
Dozy, Supplément, 11, 833, et trés bien traduit par Ribera, ne
connaissait que «la copie de la notification (tawqif) que le
juge [avait envoyée] a Umm... et Umm... leur faisant savoir
(waqqafa) que I'argent provenant de I'héritage (mirat) de
X leur appartenait en vertu du lien de clientéle qui avaient
uni le défunt a leurs personnes ». Lauteur invente d’abord
des subventions, exemptions d'impdts pour les biens de
mainmorte pour se scandaliser ensuite devant ce qu’elle
prend pour une dime — et qui n’en est pas une — (p. 351,
353-354). La fatwa d’lbn al-Saqqag, suivant et condensant
Ibn al‘Attar (p.385), approuve simplement que, en cas
de mauvaise récolte, le cadi exempte les fermiers des
champs habousés du dixieme (Ibn Sahl porte al-katir, la
plus grande partie) de leur ferme (qabalatiha). Nombre de
termes techniques de droit sont incompris. Corriger, p. 278,
«Si un acta de fundacion se extraviaba o destruia, los
beneficiarios podian pedir a los testigos que verificasen el
contenido del acta original en un instrumento legal conocido
entre los malikies como rasm istir‘a’ [sic] ». Le moindre bon
sens veut que la disparition d’un écrit soit un empéchement
majeur a toute « vérification » postérieure... On peut certes
suppléer a la perte d’un document par un fagdid (cf. des
exemples dans Ibn ‘Attar, Ibn Mugit, al-Bunti, al-Gaziri, etc.)
découlant d’un itbat (preuve par témoignages) accepté par
le juge. Gonfirmation qui est I'antithése de istira (réserve
de témoignage ou déclaration attestant la non-volonté de
réaliser un acte postérieur), correctement comprise p. 256,
334. Les recueils de responsae ne sont pas des «formu-
larios » (p.36). Al-HuSani, p. 117, 146, 174, 176, 190, lbn

‘Attar, Ibn Mugit, al-Bunti, al-Gaziri, Ibn Salmiin prouvent
|

BCAI 20 — 2004 52
BCAI 20 (2004) Carballeira Debasa Anna Maria : Legados pios y fundaciones familiares en al-Andalus (siglos IV/X-VI/XIl), recensé par Pedro Chalmeta
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Ill. HIsTOIRE

linexactitude de «los archivos de los jueces desaparecian
con ellos» (p.278). Si la forme veut que I'ancien mineur
ayant accédé a la majorité prenne possession de tous ses
biens, y compris I'usufruit d’'un hubs ahli (p.237 et suiv.)
il va de soi que cela continue a s’appliquer p.284. Cest
un truisme que d’admettre la possibilité de plus de deux
témoins dans la constitution d’un hubs (p.280). Toute
référence a mugarasa portant sur une terre habousée
(p.301, 342) est anormale — et illégale — puisque tout bail
a complant suppose la division du champ des que les arbres
portent des fruits, tandis que le habs est, par définition,
immobilisé et inaliénable.

Bien que 'auteur affirme (p. 19) « no existe evidencia
de que esta institucion [waqf] existiese en la época preis-
lamica », il se trouve qu’ «une inscription araméenne du
Ve sigcle avant Jésus-Christ atteste la dotation perpétuelle,
faite par le roi, des fruits d’une palmeraie en faveur du tem-
ple de Tayma'. Létude des inscriptions sudarabiques prouve
la fréquence de donations pieuses aux anciens dieux et
temples de la région. Personne ne met en doute I'existence
d’'un territoire sacré entourant la Ka‘ba ou le sanctuaire
d’Allat a T@'if. Les notions d’inaliénabilité et d’inaltérabilité
sont inséparables du concept de reserva sacra, de haram,
de hima [étudiés par R.B. Serjeant] et sont aussi vieilles que
le temenos hellénique » (cf. Formulario..., p. 358-359). On
s’étonne de ne pas trouver de référence au premier hubs
ahli connu: celui du sahabi al-Argam b. Abi al-Argam en
faveur de ses enfants... Aucune mention non plus n’est faite
au habs hayri des jardins de Muhayriq (aprés Uhud) que la
tradition attribue au Prophéte, ni aux fruits de la palmeraie
de Tamg que ‘Umar aurait constitué en habs apres 7/628.
Soutenir (p. 15) que les « terres conquises passent indivises
etinaliénables a la communauté musulmane a titre de butin
de guerre » est une construction purement théorique et pos-
térieure au deuxieéme siécle de I'hégire, totalement fausse
en ce qui concerne I'histoire de la conquéte d’al-Andalus
car toutes les sources s’accordent sur le fait que les terres

‘anwa furent réparties par Msa et ses successeurs immé-
diats. Lauteur ignore les formulaires notariaux d’al-Bunti, Le
Caire, 1997 ; a-Matiti ; Ibn al-Hagg al-Garnati, Rabat, 1987 ;
Ibn Salmin, Le Caire, 1884 ; Abii Ishaq al-Garnati ; ainsi que
I'édition compléte d’al-Tahawi, Bagdad, 1974 ; Ibn al-Sayrafi,
Le Caire, 1932. Il n’a pas fait usage des APEL de Grohmann,
Le Caire, 1934-1962; du Tafri d’lbn al-Gallab, Beyrouth,
1987 ; de la Suma d’Ice de Gebir, Madrid, 1882...

Des lectures incomplétes et superficielles, la mécon-
naissance de trop de sources, une confiance excessive en
des publications générales, une analyse pas assez poussée
des données déparent une recherche qui, réalisée avec
moins de hate et plus de réflexion, aurait pu étre fort utile.
C’est grand dommage !

Pedro Chalmeta
Universidad Complutense — Madrid

BCAI 20 — 2004 53
BCAI 20 (2004) Carballeira Debasa Anna Maria : Legados pios y fundaciones familiares en al-Andalus (siglos IV/X-VI/XIl), recensé par Pedro Chalmeta
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



