
 BCAI 20 – 2004 52

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

CARBALLEIRA DEBASA Anna Maria, Legados píos y fundaciones familiares en al-Andalus (siglos IV/X-VI/XII) [Pedro Chalmeta]

Carballeira Debasa Anna Maria, 
Legados píos y fundaciones familiares 
en al-Andalus (siglos IV/X-VI/XII)IV/X-VI/XII)IV/X-VI/XII

Madrid, 2002. 413 p.

L’ouvrage est divisé comme suit: I. Introducción, 
II. Îubs y sociedad en al-Andalus: el Ìubs jayrî, III. Hubs Ìubs jayrî, III. Hubs Ìubs jayrî
y sociedad en al-Andalus: el Ìubs ahlî, IV. Aspectos 
jurídicos del Ìubs en al-Andalus, V. Conclusiones  generales, 
VI. Apéndice: los muftíes, VII. Fuentes y bibliografía, 
VIII. Índice de antropónimos y topónimos.

Étudier les biens de mainmorte dans al-Andalus est 
un sujet d’une certaine importance, susceptible d’intéresser 
les médiévistes, tant historiens que juristes.

Le but poursuivi par l’auteur était d’«analyser le rôle 
joué par les biens de mainmorte (aÌbæs) et leur influence 
sur la société d’al-Andalus (IV/Xe-VI/XIIe s.), ainsi que les 
répercussions sur la vie quotidienne, le développement 
urbain et la transmission du patrimoine familial... suivre 
la construction de la pratique judiciaire et faire connaître 
l’évolution du droit islamique dans al-Andalus et son 
adaptation aux besoins de la société». Le sujet était bon 
et n’avait pas été beaucoup traité, si on excepte García 
Sanjuán, Los bienes habices en al-Andalus: estudio socio-
económico de una institución islámica a través de las 
fuentes jurídicas (s. IV/IX-X/XV)IV/IX-X/XV)IV/IX-X/XV . On apprend aussi qu’il 
s’agit de la publication d’une thèse doctorale, élaborée au 
sein du Csic, où elle a bénéficié des «enseignements, aide 
et conseil des membres du Département d’études arabes» 
et autres personnes, fidèlement énumérées, et soutenue à 
la Universidad Autonoma de Madrid. Pas une seule de ces 
dix-sept personnes, membres du jury compris, ne semble 
avoir lu l’ouvrage, sinon ils n’auraient pas manqué de relever 
bien des lacunes et des erreurs.

Méthodologiquement, cela commence avec la notion 
même de waqf (bien de mainmorte). C’est une institution qui 
semble totalement ignorée des musulmans et qu’ils n’auraient 
jamais pris la peine de définir. Il faut attendre la page 31, 
note 67, pour découvrir que les juristes musulmans ont traité 
le sujet douze siècles avant que Tornauw ne l’effleurât en 
1882. A fortiori, les nombreuses lacunes bibliographiques 
font ignorer l’existence du K. al-awqæf d’al-K. al-awqæf d’al-K. al-awqæf ⁄aÒÒæf (mort en 
262/875), que al-Ωæfi©î (mort en 204/820) recopie dans 
le K. al-umm sa propre donation familiale en faveur de sa 
descendance ou que les Actes des Banº ©Abd al-Mu’min
(IIIe/IXe siècle) contiennent le premier document conservé de 
Ìabs Òadæqa ≈aÒÒ. Avoir suivi les ©ulamæ’ médiévaux lui aurait ©ulamæ’ médiévaux lui aurait ©ulamæ’
appris que, pour qu’on puisse constituer en waqf «cualquier waqf «cualquier waqf
valor patrimonial, mueble o inmueble», il faut d’abord qu’il soit 
licite. On s’aperçoit, à la lecture, que l’auteur donne comme 
sources des études modernes. L’usage scientifique étant de 
citer la source directe (contemporaine des faits), suivie par 
les références des auteurs qui l’ont utilisée dans leur étude. À 
titre d’exemple: p. 168, que l’affranchissement d’un esclave 

est œuvre pie, agréable aux yeux d’Allah, (qui épargnera à 
l’ancien maître les flammes de l’enfer) peut sembler au pro-
fane une conséquence des injonctions coraniques (XC, 13; 
II, 172 et IX, 60) plutôt que dériver de la docte opinion de 
Verlinden ou Vidal; p. 218, note 49, pour fonder le fait que la 
manumission engendre une relation parentale entre l’ancien 
maître (et ses descendants) et l’esclave libéré, on aurait 
dû  citer Ibn al-A††ær, Formulario…, documents nºª 223-225, 
quitte à ajouter ensuite Pesle, Fierro et autres. L’auteur fait 
preuve de la plus grande prudence / imprécision: bien des 
choses ne sont «ni oui ni non sinon tout le contraire». Cela 
engendre nombre d’affirmations contradictoires: les précau-
tions à prendre avec les sources juridiques (p. 39) font place 
à leur variété et précision (p. 41); la démolition et le maintien 
des constructions empiétant sur la voie publique (p. 196) sont 
autant de preuves de la primauté du bien commun face aux 
intérêts privés; le waqf qui était un moyen de sauvegarder waqf qui était un moyen de sauvegarder waqf
l’intégrité de la propriété au sein d’un groupe (p. 24) provoque 
l’inévitable fragmentation de la propriété et la division du 
capital objet de la fondation (p. 352-353), etc.

La méconnaissance des institutions judiciaires et de 
l’arabe donne lieu à des contresens. Jamais le cadi ©Abd al-
RaÌmæn b. ™arîf al-YaÌÒubî «estableció en waqf una candi-waqf una candi-waqf
dad de dinero a favor de Umm... e Umm… de quienes el juez 
era mawlæ» (p. 217). Le texte d’al-Îu‡anî, cité in extenso par 
Dozy, Supplément, II, 833, et très bien traduit par Ribera, ne 
connaissait que «la copie de la notification (tawqîf)tawqîf)tawqîf  que le 
juge [avait envoyée] à Umm… et Umm… leur faisant savoir 
(waqqafa) que l’argent provenant de l’héritage (mîræÚ) de 
X leur appartenait en vertu du lien de clientèle qui avaient 
uni le défunt à leurs personnes». L’auteur invente d’abord 
des subventions, exemptions d’impôts pour les biens de 
mainmorte pour se scandaliser ensuite devant ce qu’elle 
prend pour une dîme – et qui n’en est pas une – (p. 351, 
353-354). La fatwæ d’Ibn al-Ωaqqæq, suivant et condensant 
Ibn al©A††ær (p. 385), approuve simplement que, en cas 
de mauvaise récolte, le cadi exempte les fermiers des 
champs habousés du dixième (Ibn Sahl porte al-kaÚîr, la 
plus grande partie) de leur ferme (qabælætihæ). Nombre de 
termes  techniques de droit sont incompris. Corriger, p. 278, 
«Si un acta de fundación se extraviaba o destruía, los 
beneficiarios podían pedir a los testigos que verificasen el 
contenido del acta original en un instrumento legal conocido 
entre los malikíes como rasm istir©æ’ [sic]». Le moindre bon 
sens veut que la disparition d’un écrit soit un empêchement 
majeur à toute «vérification» postérieure… On peut certes 
suppléer à la perte d’un document par un taÏdîd (taÏdîd (taÏdîd cf. des cf. des cf
exemples dans Ibn ©A††ær, Ibn MufiîÚ, al-Buntî, al-Íazîrî, etc.) 
découlant d’un iÚbæt (preuve par témoignages) accepté par iÚbæt (preuve par témoignages) accepté par iÚbæt
le juge. Confirmation qui est l’antithèse de istir©æ (réserve 
de témoignage ou déclaration attestant la non-volonté de 
réaliser un acte postérieur), correctement comprise p. 256, 
334. Les recueils de responsae ne sont pas des «formu-
larios» (p. 36). Al-⁄u‡anî, p. 117, 146, 174, 176, 190, Ibn 

©A††ær, Ibn MufiîÚ, al-Buntî, al-Íazîrî, Ibn Salmºn prouvent 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Carballeira Debasa Anna Maria : Legados píos y fundaciones familiares en al-Andalus (siglos IV/X-VI/XII), recensé par Pedro Chalmeta
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 20 – 2004 53

III. HISTOIREIII. HISTOIRE

l’inexactitude de «los archivos de los jueces desaparecian 
con ellos» (p. 278). Si la forme veut que l’ancien mineur 
ayant accédé à la majorité prenne possession de tous ses 
biens, y compris l’usufruit d’un Ìubs ahlî (p. 237 et suiv.) Ìubs ahlî (p. 237 et suiv.) Ìubs ahlî
il va de soi que cela continue à s’appliquer p. 284. C’est 
un truisme que d’admettre la possibilité de plus de deux 
témoins dans la constitution d’un Ìubs (p. 280). Toute 
référence à muÏærasa portant sur une terre habousée
(p. 301, 342) est anormale – et illégale – puisque tout bail 
à complant suppose la division du champ dès que les arbres 
portent des fruits, tandis que le Ìabs est, par définition, 
immobilisé et inaliénable.

Bien que l’auteur affirme (p. 19) «no existe evidencia 
de que esta institución [waqf] existiese en la época preis-waqf] existiese en la época preis-waqf
lámica», il se trouve qu’ «une inscription araméenne du 
Ve siècle avant Jésus-Christ atteste la dotation perpétuelle, 
faite par le roi, des fruits d’une palmeraie en faveur du tem-
ple de Taymæ’. L’étude des inscriptions sudarabiques prouve 
la fréquence de donations pieuses aux anciens dieux et 
temples de la région. Personne ne met en doute l’existence 
d’un territoire sacré entourant la Ka©ba ou le sanctuaire 
d’Allæt à ™æ’if. Les notions d’inaliénabilité et d’inaltérabilité 
sont inséparables du concept de reserva sacra, de Ìaræm, 
de Ìimæ [étudiés par R.B. Serjeant] et sont aussi vieilles que 
le temenos hellénique» (cf. cf. cf Formulario…, p. 358-359). On 
s’étonne de ne pas trouver de référence au premier Ìubs 
ahlî connu: celui du ÒaÌabî al-Arqam b. ÒaÌabî al-Arqam b. ÒaÌabî Abî al-Arqam en 
faveur de ses enfants… Aucune mention non plus n’est faite 
au Ìabs ≈ayrî des jardins de Mu≈ayrîq (après UÌud) que la 
tradition attribue au Prophète, ni aux fruits de la palmeraie 
de Ÿamfi que ©Umar aurait constitué en Ìabs après 7/628. 
Soutenir (p. 15) que les «terres conquises passent indivises 
et inaliénables à la communauté musulmane à titre de butin 
de guerre» est une construction purement théorique et pos-
térieure au deuxième siècle de l’hégire, totalement fausse 
en ce qui concerne l’histoire de la conquête d’al-Andalus 
car toutes les sources s’accordent sur le fait que les terres 

©anwa furent réparties par Mºsæ et ses successeurs immé-
diats. L’auteur ignore les formulaires notariaux d’al-Buntî, Le 
Caire, 1997; al-Ma†î†î; Ibn al-ÎaÏÏ al-flarnæ†î, Rabat, 1987; 
Ibn Salmºn, Le Caire, 1884; Abº IsÌæq al-flarnæ†î; ainsi que 
l’édition complète d’al-™aÌæwî, Bagdad, 1974; Ibn al-∑ayrafî, 
Le Caire, 1932. Il n’a pas fait usage des APEL de Grohmann, 
Le Caire, 1934-1962; du ™afrî© d’™afrî© d’™afrî© Ibn al-Íallæb, Beyrouth, 
1987; de la Suma d’Ice de Gebir, Madrid, 1882…

Des lectures incomplètes et superficielles, la mécon-
naissance de trop de sources, une confiance excessive en 
des publications générales, une analyse pas assez poussée 
des données déparent une recherche qui, réalisée avec 
moins de hâte et plus de réflexion, aurait pu être fort utile. 
C’est grand dommage!

Pedro Chalmeta
Universidad Complutense – Madrid

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Carballeira Debasa Anna Maria : Legados píos y fundaciones familiares en al-Andalus (siglos IV/X-VI/XII), recensé par Pedro Chalmeta
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



