
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCESII. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 20 – 2004 43

Struggling with the Philosopher. A Refutation of Avicenna’s Metaphysics. A new Arabic Edition and English Translation of MuÌammad b. ©Abd al-Karîm al-Shahrastænî’s Kitæb al-MuÒæra©a. [Meryem Sebti]

Struggling with the Philosopher. 
A Refutation of Avicenna’s Metaphysics. 
A New Arabic Edition and English Transla-
tion of MuÌammad b. ©Abd al-Karîm 
al-Shahrastænî’s Kitæb al-MuÒæra©a.

Édité et traduit par Wilferd MADELUNG et Toby 
MAYER, Tauris, 2001. 

Le Kitæb MuÒæra©at al-falæsifa est une critique de la 
métaphysique avicennienne par Ωahrastænî qui souhaite, 
comme il le précise dans son introduction, engager avec 
Ibn Sînæ une joute digne de celle «des héros» (muÒæra‘at 
al-ab†æl, p. 3). Le théologien veut attaquer le philosophe 
sur son terrain, en entreprenant une critique serrée de ses 
arguments qu’il n’examine ni en vue d’une polémique théolo-
gique ni en vue d’une vaine querelle toute sophistique (fa-læ 
akºnu mutakalliman ©adaliyyan aw mu©ænidan sufiÒ†æ’iyyan, 
p. 4). Dans ce texte, postérieur au Kitæb al-milal wa-l-niÌal, 
Ωahrastænî fait appel au dédicataire de son ouvrage, MaÏd
al-Dîn Abº-l-Qæsim ©Alî b. Ía©far al-Mºsawî, chef (naqîb) 
de la communauté imamite de Tirmiƒ afin qu’il départage 
les lutteurs et puisse conclure, en accord avec la doctrine 
ismaélienne, à l’absolue transcendance de Dieu, lequel, 
en opposition avec la thèse des philosophes – dont Ibn 
Sînæ est le représentant le plus illustre de l’aveu même de
Ωahrastænî –, est au-delà de l’être et ne peut être appré-
hendé par la pensée rationnelle. 

Il s’agit donc pour Ωahrastænî de démontrer que les 
arguments avancés par Ibn Sînæ dans sa métaphysique 
(notamment dans le Kitæb al-‡ifæ’, la NaÏæt, les I‡æræt et les 
Ta©liqæt) pour établir la nécessité de l’existence de Dieu et 
Son unité – ainsi que ceux qu’il élabore pour déterminer la 
modalité de la connaissance divine ou encore l’instauration 
du monde – ne sont pas valides. Sa critique détaillée s’arti-
cule autour de sept questions relatives à l’essence de Dieu 
et à la création, ainsi qu’il l’annonce dans son introduction. 
La première question examine la subdivision de l’existence 
élaborée par Ibn Sînæ dans sa métaphysique, la deuxième 
traite de l’existence de l’Être nécessaire, la troisième porte 
sur l’unité/unicité de l’Être nécessaire, la quatrième porte 
sur la connaissance par Dieu de l’universel et du particulier, 
la cinquième sur l’instauration du monde (ÌudºÚ al-©ælam). 
La sixième porte sur l’énumération des principes. Le titre 
de la septième question n’apparaît pas dans l’introduction. 
Des événements dramatiques survenus en 536/1141, la 
défaite du sultan SanÏar près de Samarkand le privent 
de la possibilité d’achever son ouvrage. Ainsi, sur les 
sept questions annoncées dans l’introduction, seules cinq 
seront traitées. 

Le sujet comme le style font de cet ouvrage un texte 
difficile qui mérite une édition soignée et une traduction 
précise. L’ouvrage avait auparavant été édité au Caire 
en 1396/1955 par Suhayr MuÌammad Mu≈tær (1). Cette 
précédente édition, qui reposait sur un seul manuscrit, 

comportait de nombreuses lacunes qui rendaient la lecture 
de plusieurs passages incompréhensible. Le lecteur devait 
alors suppléer à ce manque en ayant recours à l’ouvrage 
de NæÒir al-Dîn al-™ºÒî, MaÒæri© al-MuÒæri© NæÒir al-Dîn al-™ºÒî, MaÒæri© al-MuÒæri© NæÒir al-Dîn al-™ºÒî qui, réfutant à son 
tour Ωahrastænî, en cite de longs extraits (le texte de ™ºÒî a 
été édité par Îasan al-Mu©izzî, Qum, 1985). Il convient de 
noter cependant qu’une autre édition du Kitæb al-MuÒæra©a 
de Ωahrastænî a été établie en 1997 par Muwaffaq Fawzî 
al-Íabr à Damas. Je n’ai pas pu consulter cette édition 
que les A. ne mentionnent pas dans leur bibliographie. 
Leur édition s’appuie sur deux mss, celui de Gotha, Lan-
desbibliothek 1103, sur lequel était fondée la précédente 
édition de S. M. Mu≈tær et celui de Kazan 1124. Les A. ont 
également pris en compte les mss de l’ouvrage de ™ºÒî 
précité pour l’établissement de leur texte (les variantes 
propres au texte de ™ºÒî n’ont toutefois pas été reportées 
dans l’apparat critique). Un bref examen de cette nouvelle 
édition du texte de Ωahrastænî lorsqu’on la compare, d’une 
part, aux premières pages du ms. de Gotha reproduites dans 
l’édition des MaÒæri© al-MuÒæri© par Î. Mu©izzî (p. 34-42 non 
numérotées) et, d’autre part, à l’édition de S. MuÌammad 
Mu≈tær (réimprimée par Mu©izzî, p. 12-127), laisse appa-
raître quelques insuffisances dans l’apparat critique. Ainsi, 
dans la Ìamdalah, à la ligne 2, après al-†ayyibîn, le ms. de 
Gotha donne la leçon al-†æhirîn (f. 2r, l. 3) que les auteurs 
ne notent pas dans l’apparat critique. Toujours à la page 1, 
à la ligne 7, la note 10 indique comme variante du ms. de 
Gotha la†îfatî, la†îfatî, la†îfatî or l’adjonction de ce terme est une conjecture 
de l’éditrice qui, de ce fait, le met entre crochets. Le ms. de 
Gotha (f. 2r, l. 9) ne comporte pas ce mot qui est précédé 
par la-hæ (mot que la première éditrice ne signale d’ailleurs 
pas dans son apparat critique). À la page 2, dans la note 5, 
les A. signalent la variante de Gotha al-mubîn wa-l-≈ælifa [?] 
wa-l-yusr, le dernier mot semblerait plutôt être al-bu‡r ainsi al-bu‡r ainsi al-bu‡r
que le comprend d’ailleurs la première éditrice (p. 14). À la 
page 3, l. 2, wa bi-l-i≈tibær taÂharu, le ms. de Gotha donne 
la leçon «wa-l-i≈tibær yuÂhiru», qui n’est pas signalée dans 
l’apparat critique (f. 2v, l. 7). À la même page, ligne 6, wa-
læ-yalÌaqu-hu fîhæ, «fîhæ» est omis dans le ms. de Gotha 
(f. 2v, l. 10) et cette omission n’est pas signalée en note. Je 
n’ai pas poursuivi plus loin le travail de vérification. 

L’édition et la traduction du texte sont précédées par 
une courte introduction qui fournit les données biographi-
ques nécessaires pour replacer l’ouvrage dans le parcours 
intellectuel de Ωahrastænî. Les A. notent que la critique de 
Ωahrastænî à l’égard de la métaphysique avicennienne est 
sous-tendue par son adhésion à la doctrine ismaélienne 
qui érige en principe l’impossibilité pour la pensée humaine 
d’appréhender la nature divine par ses propres voies. Ils font 
également un très bref résumé des différentes questions 

(1) À cet égard, il convient de noter une erreur dans la bibliographie des 
auteurs. Le prénom de l’éditrice est Suhayr et son nom de famille Mu≈tær 
MuÌammad. Il s’agit donc d’une éditrice et non d’un éditeur comme le 
laissent apparaître les auteurs dans leur bibliographie (p. 100).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Al-Shahrastāni: Struggling with the Philosopher. A Refutation of Avicenna’s Metaphysics. A New Arabic Edition and English Translation of Muḥammad b.
ʿAbd al-Karīm al-Shahrastānī’s Kitāb al-Muṣāraʿa., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCESII. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 20 – 2004 44

traitées par Ωahrastænî dans les MuÒæra©æt (p. 11-12). On MuÒæra©æt (p. 11-12). On MuÒæra©æt
peut regretter que les A. ne renvoient pas dans leur intro-
duction (ni d’ailleurs dans leur bibliographie) à l’analyse 
détaillée que Jean Jolivet a faite de ce texte dans l’Annuaire 
de l’École pratique des hautes études Ve section (1988-
1992, t. 97-101) ni à la reprise de ce travail dans un récent 
article («Al-Ωahrastænî critique d’Avicenne dans La lutte 
contre les philosophes [quelques aspects]» dans Arabic 
Sciences and Philosophy, 10/2, 2000, p. 154-155 et 275-
292). On notera aussi qu’ils citent l’édition du Kitæb nihæyat 
al-aqdæm fî ©ilm al-kalæm de Ωahrastænî par A. Guillaume 
(The Summa Philosophiæ of al-Shahrastænî, Londres, 1934) 
en reproduisant l’erreur du titre original sans la souligner 
(à savoir, Kitæb nihæyat al-iqdæm fî ©ilm al-kalæm [sic], p. 2). 
La traduction, précise, donne au non-arabisant la possibilité 
d’avoir accès à ce texte difficile. Les A. ont, semble-t-il, fait 
le choix éditorial de réduire les notes au minimum. On peut 
parfois le regretter. Certaines indications auraient permis 
de suivre l’argumentation serrée et ardue de Ωahrastænî 
qui, après avoir cité Ibn Sînæ, entreprend d’invalider son 
argumentation en usant parfois de procédés rhétoriques très 
sophistiqués, comme le dialogue imaginaire qu’il engage 
avec les philosophes dans son traitement de la cinquième 
question où, pour leur répondre, le théologien use de tous 
les stratagèmes de la dispute: (réplique, duplique et tripli-
que se succèdent dans un enchaînement serré (p. 74-78). 
La seconde question aurait également mérité quelques 
éclaircissements: Ωahrastænî reproche à Ibn Sînæ d’avoir 
inventé la catégorie logico-grammaticale des «noms ambi-
gus» (asmæ’ mu‡akikka) pour éviter que le nom divin ne 
soit décomposé en plusieurs termes qui auraient autant de 
signifiés. Or ™ºÒî, dans sa défense d’Ibn Sînæ, souligne qu’il 
ne s’agit pas d’une invention ainsi que le rappelait en note 
la première éditrice de l’ouvrage (op. cit., p. 48). L’utilisation 
par Ωahrastænî dans la cinquième question de la preuve 
avicennienne de la finitude de l’espace pour établir celle du 
temps méritait aussi d’être relevée. Des indications de ce 
type auraient permis de souligner l’originalité de la méthode 
de Ωahrastænî et d’éclairer son rapport parfois ambigu avec 
la philosophie dont il ne conteste pas le bien fondé comme 
le rappellent les auteurs dans leur introduction, mais dont il 
tient à délimiter le champ d’investigation qui, en aucun cas, 
ne peut inclure la connaissance de Dieu. Ce texte, mainte-
nant accessible dans son intégralité et accompagné d’une 
traduction qui éclaire les subtilités de l’argumentation de 
Ωahrastænî, est un des exemples les plus riches du dialogue 
loyal, mais sans concession, qu’ont su parfois mener les 
théologiens avec les philosophes. 

Meryem Sebti
Cnrs-Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Al-Shahrastāni: Struggling with the Philosopher. A Refutation of Avicenna’s Metaphysics. A New Arabic Edition and English Translation of Muḥammad b.
ʿAbd al-Karīm al-Shahrastānī’s Kitāb al-Muṣāraʿa., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



