| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Struggling with the Philosopher.

A Refutation of Avicenna’s Metaphysics.
A New Arabic Edition and English Transla-
tion of Muhammad b. ‘Abd al-Karim
al-Shahrastani's Kitab al-Musara‘a.

Edité et traduit par Wilferd MADELUNG et Toby
MAYER, Tauris, 2001.

Le Kitab Musara‘at al-falasifa est une critique de la
métaphysique avicennienne par Sahrastani qui souhaite,
comme il le précise dans son introduction, engager avec
Ibn Sina une joute digne de celle « des héros » (musara’at
al-abtal, p.3). Le théologien veut attaquer le philosophe
sur son terrain, en entreprenant une critique serrée de ses

arguments qu’il n’examine ni en vue d’'une polémique théolo-

gique ni en vue d’une vaine querelle toute sophistique (fa-la
akanu mutakalliman ‘adaliyyan aw mu‘anidan sufista’iyyan,
p.4). Dans ce texte, postérieur au Kitab al-milal wa--nihal,
Sahrastani fait appel au dédicataire de son ouvrage, Magd
al-Din Abu--Qasim ‘Ali b. Ga‘far al-Musawi, chef (nagib)
de la communauté imamite de Tirmid afin qu’il départage
les lutteurs et puisse conclure, en accord avec la doctrine
ismaélienne, a I'absolue transcendance de Dieu, lequel,
en opposition avec la thése des philosophes — dont Ibn
Sina est le représentant le plus illustre de 'aveu méme de

Sahrastani —, est au-deld de I'étre et ne peut étre appré-

hendé par la pensée rationnelle.

Il s’agit donc pour Sahrastani de démontrer que les
arguments avancés par Ibn Sina dans sa métaphysique
(notamment dans le Kitab al-Sifa’, la Nagat, les I3arat et les
Ta‘ligat) pour établir la nécessité de I'existence de Dieu et
Son unité — ainsi que ceux qu'il élabore pour déterminer la
modalité de la connaissance divine ou encore I'instauration

du monde — ne sont pas valides. Sa critique détaillée s’arti-

cule autour de sept questions relatives a I'essence de Dieu
et a la création, ainsi qu’il 'annonce dans son introduction.
La premiére question examine la subdivision de I'existence
élaborée par Ibn Sina dans sa métaphysique, la deuxiéme
traite de I'existence de I'Etre nécessaire, la troisiéme porte
sur lunité/unicité de I'Etre nécessaire, la quatriéme porte
sur la connaissance par Dieu de 'universel et du particulier,
la cinquiéme sur l'instauration du monde (huddt al-‘alam).
La sixiéme porte sur I'énumération des principes. Le titre
de la septiéme question n'apparait pas dans l'introduction.
Des événements dramatiques survenus en 536/1141, la
défaite du sultan Sangar prés de Samarkand le privent
de la possibilité d’achever son ouvrage. Ainsi, sur les
sept questions annoncées dans I'introduction, seules cing
seront traitées.

Le sujet comme le style font de cet ouvrage un texte
difficile qui mérite une édition soignée et une traduction
précise. Louvrage avait auparavant été édité au Caire
en 1396/1955 par Suhayr Muhammad Muhtar (). Cette

précédente édition, qui reposait sur un seul manuscrit,
|

comportait de nombreuses lacunes qui rendaient la lecture
de plusieurs passages incompréhensible. Le lecteur devait
alors suppléer a ce manque en ayant recours a l'ouvrage
de Nasir al-Din al-Tusi, Masari‘ a-Musari‘ qui, réfutant a son
tour Sahrastani, en cite de longs extraits (le texte de Tisia
noter cependant qu’une autre édition du Kitab al-Musara‘a
de Sahrastani a été établie en 1997 par Muwaffaq Fawzi
al-Gabr & Damas. Je n’ai pas pu consulter cette édition
que les A. ne mentionnent pas dans leur bibliographie.
Leur édition s’appuie sur deux mss, celui de Gotha, Lan-
deshibliothek 1103, sur lequel était fondée la précédente
édition de S. M. Muhtar et celui de Kazan 1124. Les A. ont
également pris en compte les mss de I'ouvrage de Tusi
précité pour I'établissement de leur texte (les variantes
propres au texte de Tuasi n’ont toutefois pas été reportées
dans I'apparat critique). Un bref examen de cette nouvelle
édition du texte de Sahrastani lorsqu’on la compare, d’'une
part, aux premiéres pages du ms. de Gotha reproduites dans
I'édition des Masari‘ al-Musari‘ par H. Mu‘izzi (p. 34-42 non
numeérotées) et, d’autre part, a I'édition de S. Muhammad
Muhtar (réimprimée par Mu‘izzi, p. 12-127), laisse appa-
raitre quelques insuffisances dans I'apparat critique. Ainsi,
dans la hamdalah, a |a ligne 2, aprés al-fayyibin, le ms. de
Gotha donne la lecon alfahirin (f. 2r, 1. 3) que les auteurs
ne notent pas dans I'apparat critique. Toujours a la page 1,
a la ligne 7, la note 10 indique comme variante du ms. de
Gotha /afifati, or I'adjonction de ce terme est une conjecture
de I'éditrice qui, de ce fait, le met entre crochets. Le ms. de
Gotha (f. 2r, 1. 9) ne comporte pas ce mot qui est précédé
par /a-ha (mot que la premiere éditrice ne signale d’ailleurs
pas dans son apparat critique). A la page 2, dans la note 5,
les A. signalent la variante de Gotha a-mubin wa--halifa [ ?]
wa-l-yusr, le dernier mot semblerait plutot étre al-busr ainsi
que le comprend d’ailleurs la premiére éditrice (p. 14). A la
page 3, |. 2, wa bi--ihtibar tazharu, le ms. de Gotha donne
la lecon « wa-kihtibar yuzhiru », qui n’est pas signalée dans
Iapparat critique (f. 2v, |. 7). A la méme page, ligne 6, wa-
la-yalhaqu-hu fiha, « fiha » est omis dans le ms. de Gotha
(f. 2v, 1. 10) et cette omission n’est pas signalée en note. Je
n’ai pas poursuivi plus loin le travail de vérification.
L'édition et la traduction du texte sont précédées par
une courte introduction qui fournit les données biographi-
ques nécessaires pour replacer 'ouvrage dans le parcours
intellectuel de Sahrastani. Les A. notent que la critique de
Sahrastani a 'égard de la métaphysique avicennienne est
sous-tendue par son adhésion a la doctrine ismaélienne
qui érige en principe I'impossibilité pour la pensée humaine
d’appréhender la nature divine par ses propres voies. lls font
également un trés bref résumé des différentes questions

(1) A cet égard, il convient de noter une erreur dans la bibliographie des
auteurs. Le prénom de I'éditrice est Suhayr et son nom de famille Muhtar
Muhammad. Il s’agit donc d’une éditrice et non d’'un éditeur comme le
laissent apparaitre les auteurs dans leur bibliographie (p. 100).

| BCAI 20 — 2004 43
BCAI 20 (2004) Al-Shahrastani: Struggling with the Philosopher. A Refutation of Avicenna’s Metaphysics. A New Arabic Edition and English Translation of Muhammad b.
‘Abd al-Karim al-Shahrastani’s Kitab al-Musara‘a., recensé par Meryem Sebti

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

traitées par Sahrastani dans les Musara‘at (p.11-12). On
peut regretter que les A. ne renvoient pas dans leur intro-
duction (ni d’ailleurs dans leur bibliographie) a I'analyse
détaillée que Jean Jolivet a faite de ce texte dans I’Annuaire
de I'Ecole pratique des hautes études V¢ section (1988-
1992, t. 97-101) ni a la reprise de ce travail dans un récent
article (« Al-Sahrastani critique d’Avicenne dans La lutte
contre les philosophes [quelques aspects] » dans Arabic
Sciences and Philosophy, 10/2, 2000, p. 154-155 et 275-
292). On notera aussi qu'’ils citent I'édition du Kitab nihayat
al-aqdam fi ‘ilm al-kalam de Sahrastani par A. Guillaume
(The Summa Philosophia of al-Shahrastani, Londres, 1934)
en reproduisant I'erreur du titre original sans la souligner
(a savoir, Kitab nihayat al-igdam fi ilm al-kalam [sic], p. 2).
La traduction, précise, donne au non-arabisant la possibilité
d’avoir acces a ce texte difficile. Les A. ont, semble-t-il, fait
le choix éditorial de réduire les notes au minimum. On peut
parfois le regretter. Certaines indications auraient permis
de suivre l'argumentation serrée et ardue de Sahrastani
qui, aprés avoir cité Ibn Sina, entreprend d’invalider son
argumentation en usant parfois de procédés rhétoriques trés
sophistiqués, comme le dialogue imaginaire qu’il engage
avec les philosophes dans son traitement de la cinquiéme
question o, pour leur répondre, le théologien use de tous
les stratagémes de la dispute : (réplique, duplique et tripli-
que se succédent dans un enchainement serré (p. 74-78).
La seconde question aurait également mérité quelques
éclaircissements : Sahrastani reproche & Ibn Sina d’avoir
inventé la catégorie logico-grammaticale des « noms ambi-
qus » (asma’ muSakikka) pour éviter que le nom divin ne
soit décomposé en plusieurs termes qui auraient autant de
signifiés. Or Tusi, dans sa défense d’Ibn Sina, souligne qu'il
ne s’agit pas d’une invention ainsi que le rappelait en note
la premiére éditrice de I'ouvrage (op. cit., p. 48). Lutilisation
par Sahrastani dans la cinquiéme question de la preuve
avicennienne de la finitude de I'espace pour établir celle du
temps meéritait aussi d’étre relevée. Des indications de ce
type auraient permis de souligner I'originalité de la méthode
de Sahrastani et d’éclairer son rapport parfois ambigu avec
la philosophie dont il ne conteste pas le bien fondé comme
le rappellent les auteurs dans leur introduction, mais dont il
tient a délimiter le champ d’investigation qui, en aucun cas,
ne peut inclure la connaissance de Dieu. Ce texte, mainte-
nant accessible dans son intégralité et accompagné d’une
traduction qui éclaire les subtilités de I'argumentation de
Sahrastani, est un des exemples les plus riches du dialogue
loyal, mais sans concession, qu’ont su parfois mener les
théologiens avec les philosophes.

Meryem Sebti
Cnrs-Paris

BCAI 20 - 2004 44
BCAI 20 (2004) Al-Shahrastani: Struggling with the Philosopher. A Refutation of Avicenna’s Metaphysics. A New Arabic Edition and English Translation of Muhammad b.
‘Abd al-Karim al-Shahrastani’s Kitab al-Musara‘a., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



