
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCESII. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 20 – 2004 42

Mystique musulmane – Parcours en compagnie d’un chercheur: Roger Deladrière [Pierre Lory]

Mystique musulmane – 
Parcours en compagnie d’un chercheur: 
Roger Deladrière

Paris, Cariscript, 2002, collection Études arabes 
chrétiennes. 364 p.

Ce volume représente la publication des actes d’un 
colloque tenu en mars 2001. Il contient plusieurs inter-
ventions en hommage à R. Deladrière – hommage justifié 
pour qui connaît l’apport de notre collègue aux études 
sur le soufisme. Parmi les textes intéressant directement 
l’islamologie, mentionnons:

«Notes à propos de la walæya imamite» de Mohammad 
Ali Amir-Moezzi, texte richement annoté sur le fondement 
principal de la doctrine chiite, la troisième ‡ahæda (à savoir 
l’attestation de la walæya) qui est le pivot des deux autres. 
L’A. rappelle comment, pour les chiites eux-mêmes, la mis-
sion des imams a été mentionnée dans le Coran, dans des 
passages occultés, ou censurés dans la version officielle. Il 
expose ensuite les différentes dimensions du terme walæya: 
il désigne (1) la mission des Imams complétant celle des 
prophètes envoyés; (2) le statut ontologique de ces Imams, 
face de Dieu sur terre, en qui les secrets divins se révèlent 
et se voilent à la fois aux hommes; (3) la relation d’amour 
qui lie le fidèle chiite aux Imams et par leur intermédiaire, 
à Dieu lui-même. Ces trois aspects, souligne l’A., sont bien 
sûr étroitement dépendants les uns des autres.

On notera le riche article de Geneviève Gobillot «Le 
langage, science des saints, selon al-Hakîm al-Tirmidhî», 
fondé notamment sur le texte du ©Ilm al-awliyæ’. Y est mise 
en valeur la continuité entre le langage créateur (le «kun!» 
divin) et le langage humain; car la création tout entière a lieu 
par l’intermédiaire des Noms et des Attributs, c’est-à-dire par 
le langage divin. Et la saisie du sens qui imprègne tous les 
phénomènes de la création – y compris bien sûr le langage 
humain proprement dit – c’est cela précisément la «science 
des saints». L’homogénéité entre les mots et ce qu’ils dé-
signent est donc aussi affirmée. Nous percevons donc ici 
combien la pensée de Tirmiƒî anticipe par certains aspects 
celle d’Ibn ©Arabî. Notons aussi les pénétrantes analyses 
concernant la raÌma divine, et la prière de louange.

Jean-Jacques Thibon présente et analyse trois courts 
traités de ©Abd al-RaÌmæn al-Sulamî. Le Adab muÏælasat 
al-ma‡æ’i≈ est consacré, comme son nom l’indique, aux 
subtiles implications des «comportements courtois» face 
aux maîtres spirituels. Le FuÒºl fî al-taÒawwuf expose les 
réalités et périls de l’itinéraire spirituel du soufi. Les MaÌæsin 
al-taÒawwuf abordent notamment la question des «licen-al-taÒawwuf abordent notamment la question des «licen-al-taÒawwuf
ces» (ru≈aÒ) et, en particulier, du samæ© soufi, où il apparaît 
combien la question du rituel chanté est loin d’être marginale 
lors de la démarche «pratique» du soufisme (p. 117). Dans 
«Expérience et doctrine de l’amour chez Ibn ©Arabî», Claude 
Addas fait justice des préjugés encore assez courants selon 
lesquels le Ωay≈ al-akbar ne serait qu’un doctrinaire pure-Ωay≈ al-akbar ne serait qu’un doctrinaire pure-Ωay≈ al-akbar

ment abstrait, éloigné de l’expérience extatique de l’amour 
divin; elle y rappelle la profonde convergence entre voie 
d’amour et voie de gnose dans une pensée soufie qu’Ibn 

©Arabî ne fait qu’assumer et parachever.
Sous le titre un peu énigmatique, explicité dans l’intro-

duction «Les trois cailloux du shaykh ‘Abd al-Karîm al-Jîlî», 
Michel Chodkiewicz aborde un débat doctrinal qui opposa 
Íîlî (XIVe/XVe siècle) au Ωay≈ al-Akbar sur une question de Ωay≈ al-Akbar sur une question de Ωay≈ al-Akbar
métaphysique, le mode d’existence des essences en Dieu. 
Au fil des pages, l’A. démontre que les éventuelles attaques 
contre la doctrine du Maître ne font que souligner son am-
pleur et sa diffusion auprès de la majorité des soufis. Dans 
«Deux manuscrits akbariens en transmission judéo-arabe», 
Paul Fenton fait état de la découverte, dans un manuscrit 
judéo-arabe conservé au British Museum, de deux textes 
soufis de grande importance, le Kitæb al-taÏalliyæt d’Ibn Kitæb al-taÏalliyæt d’Ibn Kitæb al-taÏalliyæt

©Arabî, et le Îaqîqat al-Ìaqæ’iq de Íîlî, nous présentant les 
principales caractéristiques de ces textes en cette forme.

Enfin, mention spéciale doit être faite de «La prophé-
tologie dans le ©Ayn al-Ìayæt», de Paul Ballanfat. D’abord 
du fait de son ampleur: 193 pages, soit plus de la moitié 
du volume. Mais surtout à cause de son contenu, l’analyse 
systématique des implications des récits des prophètes 
coraniques selon le ©Ayn al-Ìayæt. Ce vaste commentaire 
soufi du Coran est encore inédit, P.B. l’a étudié à partir de 
trois manuscrits. Il commence par une très utile mise au 
point sur la rédaction de ce tafsîr. On savait qu’il avait 
été rédigé par NaÏm al-Dîn Kubræ, NaÏm al-Dîn Ræzî et, à 
partir de la sourate LIII, par ‘Alæ’ al-Dawla Simnænî. Mais il 
y avait débat quant à la part respective des deux premiers 
rédacteurs dans l’ensemble de la première composition. 
P.B. avance, de façon convaincante, que cette première 
partie résulte d’une réécriture par N.D. Ræzî, à partir de 
commentaires de son maître. Puis il expose en de riches 
développements les enjeux d’une exégèse mystique qui ne 
vise pas à expliciter le texte coranique en soi, mais à rendre 
compte de l’expérience spirituelle concrète, chez le soufi, 
qui est exprimée par tel ou tel épisode de la vie d’Abraham, 
de Moïse, etc. Dans cette vision, la personne du prophète 
Muhammad est à la fois l’origine (métaphysique), le moyen 
actif et la fin spirituelle de l’humanité.

Au total, l’importance et la qualité des différents 
chapitres de cet ouvrage d’une belle profondeur n’ont pas 
besoin d’être soulignées. Espérons qu’il obtienne la diffusion 
qu’il mérite, au travers des dédales de la distribution des 
livres spécialisés.

Pierre Lory
Ephe - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Collectif: Mystique musulmane – Parcours en compagnie d’un chercheur: Roger Deladrière, recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



