Mystique musulmane —
Parcours en compagnie d’un chercheur:
Roger Deladriére

Paris, Cariscript, 2002, collection Etudes arabes
chrétiennes. 364 p.

Ce volume représente la publication des actes d’un

collogue tenu en mars 2001. Il contient plusieurs inter-

ventions en hommage a R. Deladriere — hommage justifié
pour qui connait I'apport de notre collégue aux études
sur le soufisme. Parmi les textes intéressant directement
I'islamologie, mentionnons :

« Notes a propos de la walaya imamite » de Mohammad
Ali Amir-Moezzi, texte richement annoté sur le fondement
principal de la doctrine chiite, la troisiéme $ahada (a savoir
I'attestation de la walaya) qui est le pivot des deux autres.

L’A. rappelle comment, pour les chiites eux-mémes, la mis-

sion des imams a été mentionnée dans le Coran, dans des
passages occultés, ou censurés dans la version officielle. Il
expose ensuite les différentes dimensions du terme walaya :
il désigne (1) la mission des Imams complétant celle des
prophétes envoyés ; (2) le statut ontologique de ces Imams,
face de Dieu sur terre, en qui les secrets divins se révélent
et se voilent a la fois aux hommes; (3) la relation d’amour
qui lie le fidéle chiite aux Imams et par leur intermédiaire,
a Dieu lui-méme. Ces trois aspects, souligne I'A., sont bien
sir étroitement dépendants les uns des autres.

On notera le riche article de Geneviéve Gobillot « Le
langage, science des saints, selon al-Hakim al-Tirmidhi »,
fondé notamment sur le texte du /im al-awliya’. Y est mise
en valeur la continuité entre le langage créateur (le « kun!»
divin) et le langage humain ; car la création tout entiére a lieu
par 'intermédiaire des Noms et des Attributs, ¢’est-a-dire par
le langage divin. Et la saisie du sens qui imprégne tous les
phénomeénes de la création — y compris bien sir le langage
humain proprement dit — ¢’est cela précisément la « science

des saints ». Lhomogénéité entre les mots et ce qu'ils dé-

signent est donc aussi affirmée. Nous percevons donc ici
combien la pensée de Tirmidi anticipe par certains aspects
celle d’'lbn ‘Arabi. Notons aussi les pénétrantes analyses
concernant la rahma divine, et la priére de louange.
Jean-Jacques Thibon présente et analyse trois courts
traités de ‘Abd al-Rahman al-Sulami. Le Adab mugalasat
al-masa’ih est consacré, comme son nom l'indique, aux
subtiles implications des « comportements courtois » face
aux maitres spirituels. Le Fusal fi al-tasawwuf expose les
réalités et périls de l'itinéraire spirituel du soufi. Les Mahasin

al-tasawwuf abordent notamment la question des «licen-

ces » (ruhas) et, en particulier, du sama“ soufi, ot il apparait
combien la question du rituel chanté est loin d’étre marginale
lors de la démarche « pratique » du soufisme (p. 117). Dans
« Expérience et doctrine de I'amour chez Ibn ‘Arabi », Claude
Addas fait justice des préjugés encore assez courants selon

lesquels le Sayh al-akbar ne serait qu'un doctrinaire pure-

Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

ment abstrait, éloigné de I'expérience extatique de 'amour
divin; elle y rappelle la profonde convergence entre voie
d’amour et voie de gnose dans une pensée soufie qu’lbn
‘Arabi ne fait qu’assumer et parachever.

Sous le titre un peu énigmatique, explicité dans l'intro-
duction « Les trois cailloux du shaykh ‘Abd al-Karim al-Jili »,
Michel Chodkiewicz aborde un débat doctrinal qui opposa
Gili (xive/xve siécle) au Sayh al-Akbar sur une question de
métaphysique, le mode d’existence des essences en Dieu.
Aufil des pages, I'A. démontre que les éventuelles attaques
contre la doctrine du Maitre ne font que souligner son am-
pleur et sa diffusion auprés de la majorité des soufis. Dans
« Deux manuscrits akbariens en transmission judéo-arabe »,
Paul Fenton fait état de la découverte, dans un manuscrit
judéo-arabe conservé au British Museum, de deux textes
soufis de grande importance, le Kitab altagalliyat d’lbn
‘Arabi, et le Hagiqat al-haga’iq de Gili, nous présentant les
principales caractéristiques de ces textes en cette forme.

Enfin, mention spéciale doit étre faite de « La prophé-
tologie dans le ‘Ayn al-hayat », de Paul Ballanfat. D’abord
du fait de son ampleur: 193 pages, soit plus de la moitié
du volume. Mais surtout a cause de son contenu, I'analyse
systématique des implications des récits des prophétes
coraniques selon le ‘Ayn al-hayat. Ce vaste commentaire
soufi du Coran est encore inédit, P.B. I'a étudié a partir de
trois manuscrits. Il commence par une trés utile mise au
point sur la rédaction de ce tafsir. On savait qu’il avait
été rédigé par Nagm al-Din Kubra, Nagm al-Din Razi et, a
partir de la sourate LiII, par Ala’ al-Dawla Simnani. Mais il
y avait débat quant a la part respective des deux premiers
rédacteurs dans I'ensemble de la premiére composition.
P.B. avance, de facon convaincante, que cette premiére
partie résulte d’une réécriture par N.D. Razi, a partir de
commentaires de son maitre. Puis il expose en de riches
développements les enjeux d’une exégése mystique qui ne
vise pas a expliciter le texte coranique en soi, mais a rendre
compte de I'expérience spirituelle concrete, chez le soufi,
qui est exprimée par tel ou tel épisode de la vie d’Abraham,
de Moise, etc. Dans cette vision, la personne du prophéte
Muhammad est a la fois I'origine (métaphysique), le moyen
actif et la fin spirituelle de I'humanité.

Au total, I'importance et la qualité des différents
chapitres de cet ouvrage d’une belle profondeur n'ont pas
besoin d’étre soulignées. Espérons qu'’il obtienne la diffusion
qu'il mérite, au travers des dédales de la distribution des
livres spécialisés.

Pierre Lory
Ephe - Paris

BCAI 20 — 2004 42
BCAI 20 (2004) Collectif: Mystique musulmane - Parcours en compagnie d’un chercheur: Roger Deladriere, recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



