| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Jambet Christian,
L’acte d’étre : la philosophie
de la révélation chez Molla Sadra

Paris, Fayard, 2002. 447 p.

Si traduire une philosophie islamique du xvii® siécle
est déja en soi un geste porteur de sens, choisir de la
commenter signifie sans aucun doute que I'on considére
cette philosophie comme essentielle. Que la philosophie de
Molla Sadra le soit, c’est ce dont Christian Jambet parvient
a nous convaincre tout au long de ce livre qui est une intro-
duction « éclairante » a la thématique de I'acte d’étre chez
ce penseur. Encore trop largement méconnu, il apparait
pourtant comme évident, en suivant le travail de Christian
Jambet, que Molla Sadra, philosophe iranien mort en 1640,
a bien des choses a nous apporter et qu’il a un rdle a jouer
en dehors de son aspect « pittoresque »! En effet, non
seulement il est la preuve qu’il y avait encore de la place
pour une pensée originale en islam aprés le XIl® siécle, mais
il peut aussi étre le lien qui nous fait défaut entre la philo-
sophie antique et médiévale et la phénoménologie. Toute
sa philosophie s’articule, en effet, autour du passage de
I'existence comme accident de I'essence a I'acte d’exister,
qui nous renvoie de fagon évidente a I'étre-au-monde.

Le grand mérite de ce livre est de nous montrer la
modernité radicale de Molla Sadra qui, dans la continuité de
Sohravardi, clame haut et fort que la « réalité » n’est rien. Ce
quiimporte vraiment ¢’est lamétahistoire du sujet, c’est-a-dire
les actes par lesquels le sujet transcende sa situation pour
rencontrer son autre, la source de toute lumiere. Le salut n’est
donc en aucun cas une affaire de communauté, ¢’est un choix,
le choix d’une expérience singuliére dont nous ne saurions
faire 'économie car ¢’est a cette seule condition que la liberté
humaine devient possible. Molla Sadré a connu une postérité
bien ironique dans la mesure ou il est devenu la référence
philosophique du régime iranien, ¢’est-a-dire du régime qui a
instauré un clergé en islam. Aussi incroyable que cela puisse
paraitre, le penseur de I'individu et de I'acte personnel d’exister
sert donc d’argument a la promotion idéologique de ce qui
est son antithése flagrante. En effet, si Molla Sadra situe sa
quéte au ceeur du sens littéral, le zahir, 'apparent, cet appa-
rent n'est rien en lui-méme, il faut le reconduire a son sens
caché, le batin. Le motif chiite de I'opposition entre les gens
qui détiennent le savoir, et ceux qui n‘ont pas ce savoir, est
donc redoublé par une opposition entre ceux qui sont ou ne
sont pas initiés au sein de la communauté chiite. Le terme de
déformation apparait presque trop faible pour traduire cette
situation ; ce n’est pas de déformation qu’il s’agit mais d’une
véritable transvaluation. Christian Jambet pose ici un geste
philosophique porteur d’une dimension politique indéniable.

Ce livre est une introduction pertinente a toutes ces pro-
blématiques étroitement liées. Il est un outil de compréhension,
au sens étymologique du terme ; il nous prend « avec » lui pour

nous amener a ressentir ce dont il est question.
|

Appliquant ce qu’il retient de la philosophie de Molla
Sadra, Christian Jambet construit son livre autour du pas-
sage de la métaphysique des essences a une ontologie
de I'existence. Il s’agit d’expliquer comment I'acte d’étre
n’appartient plus a I'étant en tant qu’étant, mais qu’a I'in-
verse, ¢’est I'étant qui exprime toujours un certain degré
d’existence. Dans cette optique Dieu apparait comme I'acte
d’étre par excellence ce qui signifie qu’il a une face intelli-
gible, le réel, c’est-a-dire les existants. En effet, en chaque
acte d’étre de tout existant il y a la révélation du réel divin.
La conséquence est que, si Dieu a une face intelligible, alors
cette face peut étre pensée par la philosophie a condition
qu’elle tienne compte du statut particulier de ce sur quoi elle
pratique son herméneutique. Aborder 'Absolu redevient dés
lors possible a travers tous ces actes, toutes ces épiphanies
qui sont autant d’événements, de rencontres avec l'autre.

Mais comment le sujet peut-il faire acte d’étre?
Linfluence de Sohravardi est ici essentielle: le sujet fait
acte d’étre quand il comprend, quand il fait des symboles
des événements de son ame.

Seulement aborder les Livres saints et chercher en
soi-méme le sens des symboles ne peut se faire que si nous
comprenons ces symboles et donc si nous acceptons qu'ils
«nous » changent. Nous retrouvons, chez Christian Jambet,
une filiation avec Henry Corbin dans sa fagon, fortement
empreinte de luthéranisme (et plus précisément du luthéra-
nisme de Hamann), de comprendre le symbole comme ce
devant quoi nous ne pouvons faire acte de compréhension
sans devenir parla méme sujet «comprenant». C’est
pour cela que Christian Jambet qualifie lui-méme cette
philosophie « d’exégétique ». Convertir son regard a comme
prix I'abandon d’une réalité sensible, considérée comme
le «réel» et le seul possible... Mais aussi I'abandon d’un
monde qui ne soit « que » celui des intelligibles, un monde
ou la philosophie est devenue anthropophage.

La grande question qui se pose aujourd’hui est de sa-
voir si cette tradition de I'interprétation doit étre considérée
comme une philosophie ; @ mon sens il ne saurait en étre
autrement dans la mesure ou nous ne pouvons nous priver
de I'alternative de pensée qu’une telle compréhension de la
philosophie nous ouvre. Iy a toujours I'idée que I'historicité
est une chute parce que 'homme oublie I'étre dont il pro-
vient, il oublie le non-retrait, comme I'aurait dit Heidegger (*).
Linterprétation est une «évasion», un arrachement a
I'histoire pour la vraie histoire, la métahistoire.

La métaphysique ne peut pas se faire sans une conver-
sion de I'ame. Christian Jambet utilise méme cette idée trés
forte d’une « purification éthique », car ¢’est a cette condition
que le sujet peut se connaitre comme celui sur lequel et par le-
quel Dieu fait « acte de présence ». Gette définition est le point
de départ de tout le projet sadrien qui vise a révéler que ce
degré d’existence, nous ne le possédons pas par nous-méme ;

(1) Heidegger, La parole d’Anaximandre dans Chemins qui ne menent
nulle part, traduit par Wolfgang Brokmeier, Paris, Gallimard, 1962.
|

| BCAI 20 - 2004 38

BCAI 20 (2004) Jambet Christian : L'acte d’étre: la philosophie de la révélation chez Molla Sadra, recensé par Clémence Vanalderweireldt
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

nous ne le possédons que dans la mesure ot nous reflétons,
de facon détournée, ce que nous découvrons étre le seul
«véritable » acte d’étre. Ainsi des sciences, qu’elles soient
sciences de la nature, mathématiques ou métaphysiques,
«naissent-elles et progressent-elles jusqu’a leur achévement
en un savoir total. Ces sciences dévoilent les formes des
existants, conduisent a une certitude expérimentée, a une
connaissance de la présence méme de I'exister. Les connais-
sances sont pleinement des gnoses, car elles sont I'épreuve
de I'unité profonde du sujet qui connait et de I'objet connu,
de celui qui témoigne de I'étre et de cet étre qu'’il contemple ».
(L'acte d'étre, p.42).

On comprend ici combien cette possibilité d’une réu-
nion dans la connaissance est une alternative au divorce
entre savoir rationnel et fidéisme (un croire dont je ne puisse
rien savoir) que I'Occident a connu. Mais c’est aussi une
alternative a un autre type de discours, celui qui considére
I'absolu comme ineffable et aboutit a sa propre annihilation
a 'exemple de Hallag. C'est |a toute la difficulté et toute
la finesse de la pensée de I'école Ishraqi reprise par Molla
Sadra, a savoir que méme dans l'union «connaissante »,
dans «l’intuition intellectuelle et la transformation de soi»
il y a toujours une dualité. La Lumiére des lumiéres, cette
infinité incommensurable, n'interdit pas une forme d’unité;
seulement, au sein de cette unité, il y a toujours un instau-
rant et un instauré, un actif et un passif.

C’est ainsi que Dieu est sauvé pour 'homme mais
aussi que '’homme est sauvé pour Dieu, et ¢’est pour cela
que Molla Sadré ne peut maintenir une dialectique de
I'existence et de I'essence.

Nous en arrivons alors au renversement « essentiel »
qu’opére la philosophie de Molla Sadré a savoir que cette
perception de 'homme, comme celui qui peut actualiser
par son effort de compréhension les symboles, renverse le
prédicat de I'essence sur I'existence. Ce qui importe c’est ce
que nous devenons, I'intensité selon laquelle nous existons.
Molla Sadra achéve ainsi le mouvement commencé par la
philosophie de la lumiére de Sohravardi qui réinterprétait
la procession des Intelligences avicenniennes en termes
d’angélologie lumineuse (zoroastrienne). Seulement il va
plus loin que Sohravardi. Il donne a I'acte d’étre une réalité
en mettant en avant le fait que I'étre n’est pas qu’une
simple abstraction mais ce qui constitue la réalité méme
de I'existence. Il dépasse ainsi Sohravardi pour qui ce qui
existe, c’est la lumiére et non son existence, ce qui signifie,
pour Molla Sadra, qu'’il reste encore un voile. Distinguer I'es-
sence et I'existence comme deux entités séparées, établir
la différenciation ontologique n’est donc qu’un artifice du
langage qui sépare deux moments d’un méme mouvement.
Pour Christian Jambet, cette définition de I'étre comme
«point de vue » s’oppose a la réalité « comme la limite a
Fillimité, comme les déterminations finies a l'indéterminé
de la liberté infinie de I'effusion divine » (p. 65).

Ainsi, I'essence n'est plus que «I'ombre» de I'acte
Id’exister (p.46), entre la lumiére et I'existence il n’y a pas

de distance, I'acte d’étre est antérieur a toute réflexion.
Le concept «d’acte d’exister» est plus parlant que celui
d’existence car il rend compte du fait qu’exister n’est pas
une constante. Dire que notre existence est acte signifie,
concrétement, que nous n’existons jamais exactement
de la méme fagon mais plus ou moins fort. Lintensité de
notre « étre-au-monde » est déterminée par notre capacité
a voir de I'étre, 1a ou il ne semble y avoir que de I'étant,
ce qui consiste en fait a apprendre a nous faire discrets,
c’est-a-dire a nous retirer, a cesser de vouloir persévérer
dans la présence pour laisser I'étre affleurer de nous.

Seulement pour commencer a exister il faut en quelque
sorte changer de nature, passer de «la croissance natu-
relle sensible en la croissance immatérielle intelligible, et
seule cette conversion permet I'entrée au paradis. Le salut
[...] ce n’est pas la simple augmentation de sa croissance
d’origine, de sa premiére condition (fifra), c’est la naissance
d’une autre condition, la fondation d’une nouvelle origine : le
perfectionnement de I'homme est ainsi foncierement révo-
lutionnaire, I'intensification par la sagesse est substitution
d’une nouvelle nature a la nature ancienne » (p. 52).

La question se pose cependant de savoir comment
nous pouvons avoir accés a I'acte d’étre : s'’il nest pas figé
mais mouvement nous ne pouvons en avoir de représenta-
tions. Christian Jambet dit, de I'acte d’étre, qu’ «il est le réel
de toute réalité, non une réalité qui se pourrait représenter
et penser » (p. 71). Le fait de ne pas pouvoir étre représenté
signifie que I'acte d’étre n’a ni définition ni quiddité. Molla
Sadré dit que « la qualification de la quiddité par I'existence
est une abstraction de la pensée (2 ».

Ainsi cet acte ne peut étre saisi que par la simple
contemplation. Attention cependant! La contemplation est
considérée ici comme un mode de connaissance tout aussi
valable, voire bien plus pertinent que la connaissance repré-
sentative, et cela, méme si ce mode est un mode apparem-
ment passif (a image du sujet qui est un instauré). Ce que
le sujet rencontre furtivement, intuitivement, en cherchant
a «assister » a son acte d’étre c’est I'origine méme de son
acte d’étre. Ainsi, « la contemplation ne saisit pas ce qu’est
I'existant, mais sa réalité, son existence. Elle néglige en lui
sa limite et sa figure, pour y percevoir 'intensité éternelle
de I'étre, elle est toujours hors du temps, dans I'éternité de
linstant» (p.72).

Contempler mon acte d’étre c’est donc contempler
mon autre, ce qui « me » fait étre. C’est pour cela que la
saisie de I'acte d’étre est une expérience profondément
intime. C’est une expérience dont je ne puis faire 'économie
si je veux aller au-dela de la connaissance abstraite. Dieu
est ainsi défini comme I'acte de mon acte d’étre : I'Etre ne
peut étre rempli que par le flux de sa propre expansion, flux
qu'il fait étre en étant. Il n’a pas de quiddité, il est la forme

(2) Molla Sadra, Kitab al —Mashd’ir, § 54, éd. et trad. par Henry Corbin,
Le livre des pénétrations métaphysiques, Paris, 2¢ éd., Lagrasse, 1988,
p.107.

|

| BCAI 20 — 2004 39
BCAI 20 (2004) Jambet Christian : L'acte d’étre: la philosophie de la révélation chez Molla Sadra, recensé par Clémence Vanalderweireldt
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

infiniment intense de I'acte lui-méme. «Létre se disjoint
ici de toute détermination étante, tout en étant I'extension
de soi-méme dans I'univocité de I'étant, depuis sa source
jusqu’a la derniére de ses dérivations. » (p. 88).

Le probléme que rencontre alors Christian Jambet nous
renvoie de facon évidente a celui que Molla Sadra avait pu
rencontrer chez Sohravardi, a savoir un probleme de vocabu-
laire. En effet, Molla Sadra, dans ses commentaires au Livre
de la sagesse orientale de Sohravardi, reprochait a celui-ci de
conserver la distinction entre essence et existence. Ce faisant,
il donnait 'impression que sa philosophie était une philosophie
des essences alors qu'il s’agit bien plutot, selon Sadra, d’une
ontologie fondée sur le primat de I'exister.

Mais cette critique semble se retourner contre Molla
Sadra; pourquoi maintient-il une définition de Dieu comme
un « étant maximal » alors qu’il le considére pourtant comme
«intensité pure constitutive de I'étant» ? La réponse a cette
question me semble fondamentale car c’est ce type d’ap-
proche qui peut nous apparaitre si utile pour se réapproprier
la pensée de IEtre. En effet, si I'étant s’est, comme le dit
Heidegger, insurgé contre 'Etre jusqu’a en oublier 'existence,
comment ne pas poser une coupure radicale entre le Dieu
des grands monothéismes qui se présente comme le plus
«persévérant » des étants, et ['Etre ? Cette question est celle
a laquelle tout ce livre tente de répondre en affirmant que le
Dieu « exotérique » n’est pas coupé de I'étre mais qu'il en est
un acte... Seulement cet acte n'est pas I'Etre lui-méme.

[l'y a donc un lien fondateur et donateur entre 'acte de
comprendre, de se comprendre et 'acte d’étre : si’herméneu-
tique est le véhicule jusqu’a I'acte d’étre c’est que ces deux
actes ne sont en fait qu'une seule et méme chose. Comprendre
c’est exister, ce qui signifie que I'acte de compréhension est
a la fois l'origine de I'existence et I'origine vers laquelle tend
cette existence. Comprendre, accéder a la connaissance
quand elle est connaissance présentielle, ¢’est-a-dire quand
elle est le témoignage «lui-méme », c’est reconnaitre de
lintelligible dans l'intellect. C'est ce qui fait la difficulté du
comprendre puisque cela signifie cesser de se révolter contre
Dieu, cesser de brandir notre illusoire liberté. Connaitre c’est
toujours se connaitre comme autre ou plutdt comme I'Autre,
« e travail de soi sur soi est centré sur cet autre que soi qui
est pourtant au centre de soi-méme, sur Dieu » (p. 53).

Le paradoxe est que ce qui apparait finalement n’est pas
le caché mais le plus visible ; ce qui est « tellement » visible
qu’il nous échappe car plutdt que de le saisir spontanément
nous tentons de le faire par la raison qui le rend opaque.
Seul Dieu est réel tandis que ses épiphanies sont de simples
spectres, mais des spectres nécessaires pour s’accoutumer
a l'aveuglante pureté de la Lumiére qu'ils reflétent. Bien s(ir
le prix a payer est trés lourd car il signifie une forme de renon-
cement a soi. Cependant, ce renoncement est la possibilité
méme d’un salut personnel, la condition du sujet: « Lacte
d’étre est toujours premier, aucun non-étre ne le précéde et l
est le produit de sa propre fondation. Il s’établit par soi-méme,

il est I'acte d’étre de soi-méme (wudad dati-hi) : 'acte d’étre
|

est sujet, il est le principe de toute subjectivation en ce qu'il
est ce «soi» qui se réfléchit immédiatement en soi, cette
existence qui est d’abord existence de soi, et n’a besoin de
rien d’autre pour étre soi. » (p. 159).

Le fait que cet acte d’étre du sujet soit tourné vers
une connaissance impossible n’a donc rien de désespérant
puisque ce qui se donne en chemin avec le chemin est déja
la récompense. Nous ne pouvons pas rejoindre I'Etre car
la liberté méme de I'Etre est d’étre toujours plus intense.
Dans cet apparaitre comme celui qui est caché, 'Absolu
revét cette dimension d’amour qui rend ma quéte toujours
préférable a son absence. Par amour le sujet se rend tel
que Dieu I'imagine et il fagonne son paradis. Le paradis, de
méme que I'éternité chez Spinoza, nest pas lailleurs, le
plus tard, c’est I'ici et le maintenant, ¢’est ici et maintenant
que je peux en faire I'expérience.

La dimension pratique de la philosophie de Molla
Sadra est ainsi animée d’un mouvement qui est I'antithése
de nos philosophies occidentales: il ne s’agit nullement
pour Molld Sadra de passer des individus singuliers & un
universel abstrait. Au contraire, il faut partir de cet univer-
sel pour connaitre la métamorphose et accomplir un acte
d’étre. Le but est donc de parvenir a la singularité, a une
religion qui soit celle d’un sujet libre dans la conformité de
sa volonté a celle de Dieu; la volonté, ma volonté doit étre
«la spontanéité impérative de Dieu» (p.423).

Pas de contrainte en religion, tel est le message que
délivre, défend et explique Molla Sadra. Il faut distinguer
les discours et cesser d’appeler religion ce qui ne I'est pas,
voila ce que ce livre nous apprend en fait. Il aide a penser
ce qu’est une religion, a savoir une affaire personnelle, un
mouvement intérieur qui doit étre spontané. Séparer 'exo-
térique de I'ésotérique est une nécessité car ils ne relévent
pas du méme plan ontologique. La question est donc moins
de savoir lequel des deux doit primer que de savoir duquel
des deux nous parlons, ce qui modifie fortement la fagon
dont nous pouvons percevoir les débats actuels.

Si ce livre semble juste c’est sans doute parce que
nous percevons la proximité trés forte entre la philosophie
de Molla Sadra et celle de Christian Jambet. Plutdt que de
faire I'histoire de la philosophie de Molld Sadrd, Christian
Jambet n’a de cesse de faire ce que Molla Sadra nous in-
vite a entreprendre, a savoir des actes d’étre, des actes de
compréhension. Le choix de la thématique de I'acte d’étre
pour aborder I'ceuvre de Molla Sadra refléte donc parfai-
tement l'intention de Molla Sadra de méme qu’elle refléte
aussi l'intention de Christian Jambet, a savoir, faire une
philosophie du singulier contre la dissolution, de ’lhomme
au-dela de la communautg.

Si le régime iranien est visé pour son utilisation « abu-
sive » de Molla Sadra, I'lran n’est certainement pas le seul
pays qui ait besoin de lire Christian Jambet.

Clémence Vanalderweireldt
Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne

BCAI 20 - 2004

BCAIl en ligne

40

BCAI 20 (2004) Jambet Christian : L'acte d’étre: la philosophie de la révélation chez Molla Sadra, recensé par Clémence Vanalderweireldt
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



