
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCESII. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 20 – 2004 38

Jambet Christian, L’acte d’être: la philosophie de la révélation chez Mollâ Sadrâ [Clémence Vanalderweireldt]

Jambet Christian, 
L’acte d’être: la philosophie 
de la révélation chez Mollâ Sadrâ

Paris, Fayard, 2002. 447 p.

Si traduire une philosophie islamique du XVIIe siècle 
est déjà en soi un geste porteur de sens, choisir de la 
 commenter signifie sans aucun doute que l’on considère 
cette philosophie comme essentielle. Que la philosophie de 
Mollâ Sadrâ le soit, c’est ce dont Christian Jambet parvient 
à nous convaincre tout au long de ce livre qui est une intro-
duction «éclairante» à la thématique de l’acte d’être chez 
ce penseur. Encore trop largement méconnu, il apparaît 
pourtant comme évident, en suivant le travail de Christian 
Jambet, que Mollâ Sadrâ, philosophe iranien mort en 1640, 
a bien des choses à nous apporter et qu’il a un rôle à jouer 
en dehors de son aspect «pittoresque»! En effet, non 
seulement il est la preuve qu’il y avait encore de la place 
pour une pensée originale en islam après le XIIe siècle, mais 
il peut aussi être le lien qui nous fait défaut entre la philo-
sophie antique et médiévale et la phénoménologie. Toute 
sa philosophie s’articule, en effet, autour du passage de 
l’existence comme accident de l’essence à l’acte d’exister, 
qui nous renvoie de façon évidente à l’être-au-monde.

Le grand mérite de ce livre est de nous montrer la 
modernité radicale de Mollâ Sadrâ qui, dans la continuité de 
Sohrâvardî, clame haut et fort que la «réalité» n’est rien. Ce 
qui importe vraiment c’est la métahistoire du sujet, c’est-à-dire 
les actes par lesquels le sujet transcende sa situation pour 
rencontrer son autre, la source de toute lumière. Le salut n’est 
donc en aucun cas une affaire de communauté, c’est un choix, 
le choix d’une expérience singulière dont nous ne saurions 
faire l’économie car c’est à cette seule condition que la liberté 
humaine devient possible. Mollâ Sadrâ a connu une postérité 
bien ironique dans la mesure où il est devenu la référence 
philosophique du régime iranien, c’est-à-dire du régime qui a 
instauré un clergé en islam. Aussi incroyable que cela puisse 
paraître, le penseur de l’individu et de l’acte personnel d’exister 
sert donc d’argument à la promotion idéologique de ce qui 
est son antithèse flagrante. En effet, si Mollâ Sadrâ situe sa 
quête au cœur du sens littéral, le zæhir, l’apparent, cet appa-
rent n’est rien en lui-même, il faut le reconduire à son sens 
caché, le bæ†in. Le motif chiite de l’opposition entre les gens 
qui détiennent le savoir, et ceux qui n’ont pas ce savoir, est 
donc redoublé par une opposition entre ceux qui sont ou ne 
sont pas initiés au sein de la communauté chiite. Le terme de 
déformation apparaît presque trop faible pour traduire cette 
situation; ce n’est pas de déformation qu’il s’agit mais d’une 
véritable transvaluation. Christian Jambet pose ici un geste 
philosophique porteur d’une dimension politique indéniable.

Ce livre est une introduction pertinente à toutes ces pro-
blématiques étroitement liées. Il est un outil de compréhension, 
au sens étymologique du terme; il nous prend «avec» lui pour 
nous amener à ressentir ce dont il est question. 

Appliquant ce qu’il retient de la philosophie de Mollâ 
Sadrâ, Christian Jambet construit son livre autour du pas-
sage de la métaphysique des essences à une ontologie 
de l’existence. Il s’agit d’expliquer comment l’acte d’être 
n’appartient plus à l’étant en tant qu’étant, mais qu’à l’in-
verse, c’est l’étant qui exprime toujours un certain degré 
d’existence. Dans cette optique Dieu apparaît comme l’acte 
d’être par excellence ce qui signifie qu’il a une face intelli-
gible, le réel, c’est-à-dire les existants. En effet, en chaque 
acte d’être de tout existant il y a la révélation du réel divin. 
La conséquence est que, si Dieu a une face intelligible, alors 
cette face peut être pensée par la philosophie à condition 
qu’elle tienne compte du statut particulier de ce sur quoi elle 
pratique son herméneutique. Aborder l’Absolu redevient dès 
lors possible à travers tous ces actes, toutes ces épiphanies 
qui sont autant d’événements, de rencontres avec l’autre.

Mais comment le sujet peut-il faire acte d’être? 
L’influence de Sohravardî est ici essentielle: le sujet fait 
acte d’être quand il comprend, quand il fait des symboles 
des événements de son âme.

Seulement aborder les Livres saints et chercher en 
soi-même le sens des symboles ne peut se faire que si nous 
comprenons ces symboles et donc si nous acceptons qu’ils 
«nous» changent. Nous retrouvons, chez Christian Jambet, 
une filiation avec Henry Corbin dans sa façon, fortement 
empreinte de luthéranisme (et plus précisément du luthéra-
nisme de Hamann), de comprendre le symbole comme ce 
devant quoi nous ne pouvons faire acte de  compréhension 
sans devenir par-là même sujet «comprenant». C’est 
pour cela que Christian Jambet qualifie lui-même cette 
philosophie «d’exégétique». Convertir son regard a comme 
prix l’abandon d’une réalité sensible, considérée comme 
le «réel» et le seul possible… Mais aussi l’abandon d’un 
monde qui ne soit «que» celui des intelligibles, un monde 
où la philosophie est devenue anthropophage.

La grande question qui se pose aujourd’hui est de sa-
voir si cette tradition de l’interprétation doit être considérée 
comme une philosophie; à mon sens il ne saurait en être 
autrement dans la mesure où nous ne pouvons nous priver 
de l’alternative de pensée qu’une telle compréhension de la 
philosophie nous ouvre. Il y a toujours l’idée que l’historicité 
est une chute parce que l’homme oublie l’être dont il pro-
vient, il oublie le non-retrait, comme l’aurait dit  Heidegger (1). 
L’interprétation est une «évasion», un arrachement à 
l’histoire pour la vraie histoire, la métahistoire.

La métaphysique ne peut pas se faire sans une conver-
sion de l’âme. Christian Jambet utilise même cette idée très 
forte d’une «purification éthique», car c’est à cette condition 
que le sujet peut se connaître comme celui sur lequel et par le-
quel Dieu fait «acte de présence». Cette définition est le point 
de départ de tout le projet sadrien qui vise à révéler que ce 
degré d’existence, nous ne le possédons pas par nous-même; 

(1) Heidegger, La parole d’Anaximandre dans Chemins qui ne mènent 
nulle part, traduit par Wolfgang Brokmeier, Paris, Gallimard, 1962.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Jambet Christian : L’acte d’ētre: la philosophie de la révélation chez Mollâ Sadrâ, recensé par Clémence Vanalderweireldt
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCESII. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 20 – 2004 39

nous ne le possédons que dans la mesure où nous reflétons, 
de façon détournée, ce que nous découvrons être le seul 
«véritable» acte d’être. Ainsi des sciences, qu’elles soient 
sciences de la nature, mathématiques ou métaphysiques, 
«naissent-elles et progressent-elles jusqu’à leur achèvement 
en un savoir total. Ces sciences dévoilent les formes des 
existants, conduisent à une certitude expérimentée, à une 
connaissance de la présence même de l’exister. Les connais-
sances sont pleinement des gnoses, car elles sont l’épreuve 
de l’unité profonde du sujet qui connaît et de l’objet connu, 
de celui qui témoigne de l’être et de cet être qu’il contemple». 
(L’acte d’être, p. 42).

On comprend ici combien cette possibilité d’une réu-
nion dans la connaissance est une alternative au divorce 
entre savoir rationnel et fidéisme (un croire dont je ne puisse 
rien savoir) que l’Occident a connu. Mais c’est aussi une 
alternative à un autre type de discours, celui qui considère 
l’absolu comme ineffable et aboutit à sa propre annihilation 
à l’exemple de ÎallæÏ. C’est là toute la difficulté et toute 
la finesse de la pensée de l’école Ishrâqî reprise par Mollâ 
Sadrâ, à savoir que même dans l’union «connaissante», 
dans «l’intuition intellectuelle et la transformation de soi» 
il y a toujours une dualité. La Lumière des lumières, cette 
infinité incommensurable, n’interdit pas une forme d’unité; 
seulement, au sein de cette unité, il y a toujours un instau-
rant et un instauré, un actif et un passif.

C’est ainsi que Dieu est sauvé pour l’homme mais 
aussi que l’homme est sauvé pour Dieu, et c’est pour cela 
que Mollâ Sadrâ ne peut maintenir une dialectique de 
l’existence et de l’essence.

Nous en arrivons alors au renversement «essentiel» 
qu’opère la philosophie de Mollâ Sadrâ à savoir que cette 
perception de l’homme, comme celui qui peut actualiser 
par son effort de compréhension les symboles, renverse le 
prédicat de l’essence sur l’existence. Ce qui importe c’est ce 
que nous devenons, l’intensité selon laquelle nous existons. 
Mollâ Sadrâ achève ainsi le mouvement commencé par la 
philosophie de la lumière de Sohravardî qui réinterprétait 
la procession des Intelligences avicenniennes en termes 
d’angélologie lumineuse (zoroastrienne). Seulement il va 
plus loin que Sohravardî. Il donne à l’acte d’être une réalité 
en mettant en avant le fait que l’être n’est pas qu’une 
simple abstraction mais ce qui constitue la réalité même 
de l’existence. Il dépasse ainsi Sohravardî pour qui ce qui 
existe, c’est la lumière et non son existence, ce qui signifie, 
pour Mollâ Sadrâ, qu’il reste encore un voile. Distinguer l’es-
sence et l’existence comme deux entités séparées, établir 
la différenciation ontologique n’est donc qu’un artifice du 
langage qui sépare deux moments d’un même mouvement. 
Pour Christian Jambet, cette définition de l’être comme 
«point de vue» s’oppose à la réalité «comme la limite à 
l’illimité, comme les déterminations finies à l’indéterminé 
de la liberté infinie de l’effusion divine» (p. 65).

Ainsi, l’essence n’est plus que «l’ombre» de l’acte 
d’exister (p. 46), entre la lumière et l’existence il n’y a pas 

de distance, l’acte d’être est antérieur à toute réflexion. 
Le concept «d’acte d’exister» est plus parlant que celui 
d’existence car il rend compte du fait qu’exister n’est pas 
une constante. Dire que notre existence est acte signifie, 
concrètement, que nous n’existons jamais exactement 
de la même façon mais plus ou moins fort. L’intensité de 
notre «être-au-monde» est déterminée par notre capacité 
à voir de l’être, là où il ne semble y avoir que de l’étant, 
ce qui consiste en fait à apprendre à nous faire discrets, 
c’est-à-dire à nous retirer, à cesser de vouloir persévérer 
dans la présence pour laisser l’être affleurer de nous.

Seulement pour commencer à exister il faut en quelque 
sorte changer de nature, passer de «la croissance natu-
relle sensible en la croissance immatérielle intelligible, et 
seule cette conversion permet l’entrée au paradis. Le salut 
[…] ce n’est pas la simple augmentation de sa croissance 
d’origine, de sa première condition (fi†ra), c’est la naissance 
d’une autre condition, la fondation d’une nouvelle origine: le 
perfectionnement de l’homme est ainsi foncièrement révo-
lutionnaire, l’intensification par la sagesse est substitution 
d’une nouvelle nature à la nature ancienne» (p. 52).

La question se pose cependant de savoir comment 
nous pouvons avoir accès à l’acte d’être: s’il n’est pas figé 
mais mouvement nous ne pouvons en avoir de représenta-
tions. Christian Jambet dit, de l’acte d’être, qu’ «il est le réel 
de toute réalité, non une réalité qui se pourrait représenter 
et penser» (p. 71). Le fait de ne pas pouvoir être représenté 
signifie que l’acte d’être n’a ni définition ni quiddité. Mollâ 
Sadrâ dit que «la qualification de la quiddité par l’existence 
est une abstraction de la pensée (2)».

Ainsi cet acte ne peut être saisi que par la simple 
contemplation. Attention cependant! La contemplation est 
considérée ici comme un mode de connaissance tout aussi 
valable, voire bien plus pertinent que la connaissance repré-
sentative, et cela, même si ce mode est un mode apparem-
ment passif (à l’image du sujet qui est un instauré). Ce que 
le sujet rencontre furtivement, intuitivement, en cherchant 
à «assister» à son acte d’être c’est l’origine même de son 
acte d’être. Ainsi, «la contemplation ne saisit pas ce qu’est 
l’existant, mais sa réalité, son existence. Elle néglige en lui 
sa limite et sa figure, pour y percevoir l’intensité éternelle 
de l’être, elle est toujours hors du temps, dans l’éternité de 
l’instant» (p. 72).

Contempler mon acte d’être c’est donc contempler 
mon autre, ce qui «me» fait être. C’est pour cela que la 
saisie de l’acte d’être est une expérience profondément 
intime. C’est une expérience dont je ne puis faire l’économie 
si je veux aller au-delà de la connaissance abstraite. Dieu 
est ainsi défini comme l’acte de mon acte d’être: l’Être ne 
peut être rempli que par le flux de sa propre expansion, flux 
qu’il fait être en étant. Il n’a pas de quiddité, il est la forme 

(2) Mollâ Sadrâ, Kitâb al –Mashâ’ir, § 54, éd. et trad. par Henry Corbin, 
Le livre des pénétrations métaphysiques, Paris, 2e éd., Lagrasse, 1988,  
p. 107.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Jambet Christian : L’acte d’ētre: la philosophie de la révélation chez Mollâ Sadrâ, recensé par Clémence Vanalderweireldt
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCESII. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 20 – 2004 40

infiniment intense de l’acte lui-même. «L’être se disjoint 
ici de toute détermination étante, tout en étant l’extension 
de soi-même dans l’univocité de l’étant, depuis sa source 
jusqu’à la dernière de ses dérivations.» (p. 88).

Le problème que rencontre alors Christian Jambet nous 
renvoie de façon évidente à celui que Mollâ Sadrâ avait pu 
rencontrer chez Sohravardî, à savoir un problème de vocabu-
laire. En effet, Mollâ Sadrâ, dans ses commentaires au Livre 
de la sagesse orientale de Sohravardî, reprochait à celui-ci de 
conserver la distinction entre essence et existence. Ce faisant, 
il donnait l’impression que sa philosophie était une philosophie 
des essences alors qu’il s’agit bien plutôt, selon Sadrâ, d’une 
ontologie fondée sur le primat de l’exister.

Mais cette critique semble se retourner contre Mollâ 
Sadrâ; pourquoi maintient-il une définition de Dieu comme 
un «étant maximal» alors qu’il le considère pourtant comme 
«intensité pure constitutive de l’étant»? La réponse à cette 
question me semble fondamentale car c’est ce type d’ap-
proche qui peut nous apparaître si utile pour se réapproprier 
la pensée de l’Être. En effet, si l’étant s’est, comme le dit 
Heidegger, insurgé contre l’Être jusqu’à en oublier l’existence, 
comment ne pas poser une coupure radicale entre le Dieu 
des grands monothéismes qui se présente comme le plus 
«persévérant» des étants, et l’Être? Cette question est celle 
à laquelle tout ce livre tente de répondre en affirmant que le 
Dieu «exotérique» n’est pas coupé de l’être mais qu’il en est 
un acte… Seulement cet acte n’est pas l’Être lui-même.

Il y a donc un lien fondateur et donateur entre l’acte de 
comprendre, de se comprendre et l’acte d’être: si l’herméneu-
tique est le véhicule jusqu’à l’acte d’être c’est que ces deux 
actes ne sont en fait qu’une seule et même chose. Comprendre 
c’est exister, ce qui signifie que l’acte de compréhension est 
à la fois l’origine de l’existence et l’origine vers laquelle tend 
cette existence. Comprendre, accéder à la connaissance 
quand elle est connaissance présentielle, c’est-à-dire quand 
elle est le témoignage «lui-même», c’est reconnaître de 
l’intelligible dans l’intellect. C’est ce qui fait la difficulté du 
comprendre puisque cela signifie cesser de se révolter contre 
Dieu, cesser de brandir notre illusoire liberté. Connaître c’est 
toujours se connaître comme autre ou plutôt comme l’Autre, 
«le travail de soi sur soi est centré sur cet autre que soi qui 
est pourtant au centre de soi-même, sur Dieu» (p. 53).

Le paradoxe est que ce qui apparaît finalement n’est pas 
le caché mais le plus visible; ce qui est «tellement» visible 
qu’il nous échappe car plutôt que de le saisir spontanément 
nous tentons de le faire par la raison qui le rend opaque. 
Seul Dieu est réel tandis que ses épiphanies sont de simples 
spectres, mais des spectres nécessaires pour s’accoutumer 
à l’aveuglante pureté de la Lumière qu’ils reflètent. Bien sûr 
le prix à payer est très lourd car il signifie une forme de renon-
cement à soi. Cependant, ce renoncement est la possibilité 
même d’un salut personnel, la condition du sujet: «L’acte 
d’être est toujours premier, aucun non-être ne le précède et il 
est le produit de sa propre fondation. Il s’établit par soi-même, 
il est l’acte d’être de soi-même (wuÏºd ƒæti-hi): l’acte d’être 

est sujet, il est le principe de toute subjectivation en ce qu’il 
est ce «soi» qui se réfléchit immédiatement en soi, cette 
existence qui est d’abord existence de soi, et n’a besoin de 
rien d’autre pour être soi.» (p. 159).

Le fait que cet acte d’être du sujet soit tourné vers 
une connaissance impossible n’a donc rien de désespérant 
puisque ce qui se donne en chemin avec le chemin est déjà 
la récompense. Nous ne pouvons pas rejoindre l’Être car 
la liberté même de l’Être est d’être toujours plus intense. 
Dans cet apparaître comme celui qui est caché, l’Absolu 
revêt cette dimension d’amour qui rend ma quête toujours 
préférable à son absence. Par amour le sujet se rend tel 
que Dieu l’imagine et il façonne son paradis. Le paradis, de 
même que l’éternité chez Spinoza, n’est pas l’ailleurs, le 
plus tard, c’est l’ici et le maintenant, c’est ici et maintenant 
que je peux en faire l’expérience.

La dimension pratique de la philosophie de Mollâ 
Sadrâ est ainsi animée d’un mouvement qui est l’antithèse 
de nos philosophies occidentales: il ne s’agit nullement 
pour Mollâ Sadrâ de passer des individus singuliers à un 
universel abstrait. Au contraire, il faut partir de cet univer-
sel pour connaître la métamorphose et accomplir un acte 
d’être. Le but est donc de parvenir à la singularité, à une 
religion qui soit celle d’un sujet libre dans la conformité de 
sa volonté à celle de Dieu; la volonté, ma volonté doit être 
«la spontanéité impérative de Dieu» (p. 423).

Pas de contrainte en religion, tel est le message que 
délivre, défend et explique Mollâ Sadrâ. Il faut distinguer 
les discours et cesser d’appeler religion ce qui ne l’est pas, 
voilà ce que ce livre nous apprend en fait. Il aide à penser 
ce qu’est une religion, à savoir une affaire personnelle, un 
mouvement intérieur qui doit être spontané. Séparer l’exo-
térique de l’ésotérique est une nécessité car ils ne relèvent 
pas du même plan ontologique. La question est donc moins 
de savoir lequel des deux doit primer que de savoir duquel 
des deux nous parlons, ce qui modifie fortement la façon 
dont nous pouvons percevoir les débats actuels. 

Si ce livre semble juste c’est sans doute parce que 
nous percevons la proximité très forte entre la philosophie 
de Mollâ Sadrâ et celle de Christian Jambet. Plutôt que de 
faire l’histoire de la philosophie de Mollâ Sadrâ, Christian 
Jambet n’a de cesse de faire ce que Mollâ Sadrâ nous in-
vite à entreprendre, à savoir des actes d’être, des actes de 
compréhension. Le choix de la thématique de l’acte d’être 
pour aborder l’œuvre de Mollâ Sadrâ reflète donc parfai-
tement l’intention de Mollâ Sadrâ de même qu’elle reflète 
aussi l’intention de Christian Jambet, à savoir, faire une 
philosophie du singulier contre la dissolution, de l’homme 
au-delà de la communauté.

Si le régime iranien est visé pour son utilisation «abu-
sive» de Mollâ Sadrâ, l’Iran n’est certainement pas le seul 
pays qui ait besoin de lire Christian Jambet.

Clémence Vanalderweireldt
Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Jambet Christian : L’acte d’ētre: la philosophie de la révélation chez Mollâ Sadrâ, recensé par Clémence Vanalderweireldt
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



