
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCESII. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 20 – 2004 35

Feuillebois-Pierunek Ève, À la croisée des voies célestes: Faxr al-Din ‘Erâqi, poésie mystique et expression poétique en Perse médiévale [Denis Gril]

Feuillebois-Pierunek Ève, 
À Àla croisée des voies célestes: 
Faxr al-Din ‘Erâqi, poésie mystique et ‘Erâqi, poésie mystique et ‘
expression poétique en Perse médiévale

Téhéran, Institut français de recherche en Iran, 
2002 (Bibliothèque iranienne 56). 347 p.

La publication de cette thèse en iranologie révèle les 
qualités d’une chercheuse dans le domaine du soufisme et 
de la littérature persane médiévale. Pour travailler sur l’œu-
vre de Fa≈r al-Dîn ©Eræqî, Madame E. Feuillebois-Pierunek 
a dû acquérir une triple compétence: la connaissance du 
soufisme classique d’expression arabe, celle de l’œuvre 
d’Ibn ©Arabî et de son école à laquelle se rattachait ©Eræqî
et celle de la poésie persane, profane et soufie. Le vaste 
effort accompli pour s’informer dans tous ces domaines 
se retrouve à chaque page. L’œuvre du poète est constam-
ment mise en perspective dans l’ensemble de la tradition 
du soufisme, d’expression arabe et persane. L’ouvrage est 
destiné aussi bien aux spécialistes qu’aux non-spécialistes 
qui pourront le lire comme une introduction à tous les 
 domaines qu’il recouvre et ce n’est pas l’un de ses moindres 
mérites que de se laisser lire aisément, dans une langue 
accessible et élégante. L’annotation renvoie le plus souvent 
aux textes de ©Eræqî, mais suggère parfois quelques voies 
de comparaison avec d’autres traditions spirituelles. Les 
spécialistes du soufisme et de la littérature persane y 
découvriront une matière riche et de nombreuses citations 
agréablement traduites. Le lecteur non-spécialiste, en lisant 
ce livre, aura tout le loisir de se familiariser avec la doctrine 
du soufisme et l’expression de l’amour dans la poésie 
classique persane.

Constatant que peu d’études, surtout en français, 
analysent en profondeur l’ensemble d’une œuvre essen-
tiellement poétique, Madame Feuillebois-Pierunek a choisi 
d’aborder celle de ©Eræqî sous l’angle thématique. L’introduc-
tion rappelle tout d’abord le peu que l’on sait sur ce poète 
soufi né en 610/1213 dans les environs de Hamadan. Il 
étudie puis enseigne les sciences religieuses dans cette ville, 
jusqu’à l’arrivée d’un groupe de qalandars, derviches errants 
aux comportements et à l’allure souvent antinomiques, qui 
bouleversent sa vision des choses et l’entraînent dans une 
série de pérégrinations qui le conduisent jusqu’en Inde. Il 
y rencontre à Multan le cheikh Zakariyæ’, disciple de ©Umar 
Suhrawardî. Ce maître le fait entrer en retraite, le marie avec 
sa fille et le désigne comme son successeur. La jalousie des 
autres disciples le contraint à quitter Multan. Il accomplit le 
pèlerinage à La Mecque et, de là, se rend à Qonya où il suit 
l’enseignement de ∑adr al-Dîn al-Qºnawî, le disciple d’Ibn 

©Arabî et fréquente •alæl al-Dîn Rºmî. L’invasion mongole le 
contraint à se réfugier en Égypte. De là, il se rend en Syrie 
où il meurt à Damas en 688/1289. Outre son Dîwæn qui 
comporte environ 4 500 vers, ©Eræqî a composé un traité 
de soufisme en prose, les Lama©æt, «Éclairs» ou «Lueurs» 

(traduit en anglais par W. Chittick et P. Wilson: ‘Eraqî, Divine 
Flashes, N.W. Ramsay-Tronto, Paulist Press 1982).

L’approche thématique d’une œuvre a ses avantages et 
ses inconvénients. Elle impose un découpage de la matière 
étudiée en un certain nombre de rubriques qui empêche 
quelque peu de reconstruire son unité. C’est un peu le cas 
ici. L’étude est divisée en quatre parties:

1. Métaphysique de l’amour: unité et “tri-unité“ (amour, 
amant, aimé), le couple amant-aimé, la remontée vers l’Un, 
l’univers des théophanies, la réalisation spirituelle;

2. Typologie des personnages: l’amant, l’aimé, autres 
personnages (dont le Guide);

3. Psychologie mystique: expériences heureuses (vers 
la réalisation spirituelle, l’extase, la vision de Dieu, l’union), 
expériences douloureuses (séparation et éloignement, folie 
et stupeur…);

4. Modes d’expression: le libertinage, l’ivresse et le vin, 
contemplation des beaux jeunes gens (shâhedbâzî).shâhedbâzî).shâhedbâzî

On voit que ce découpage thématique parvient 
difficilement à reconstruire l’unité de l’œuvre, d’autant plus 
que l’auteur a choisi d’aborder la poésie de ©Eræqî sous l’an-
gle doctrinal plus que littéraire. Elle n’en apporte pas moins 
d’ailleurs une contribution appréciable tant à l’histoire de la 
littérature persane classique qu’à l’étude des métaphores 
récurrentes dans la poésie amoureuse.

Mme Feuillebois-Pierunek a pris aussi le parti de repla-
cer systématiquement l’œuvre de ©Eræqî dans le contexte 
général du soufisme d’expression doctrinale et poétique, en 
langue arabe ou persane, un peu comme l’avait fait Helmut 
Ritter dans Das Meer der Seele. La formation complexe 
de ©Eræqî lui imposait de plus de prendre connaissance 
de l’œuvre d’Ibn ©Arabî. Les citations qu’elle en donne 
sont en général bien venues. Notons, dans ce contexte 
doctrinal, que le terme de ƒæt ne saurait être traduit ici par ƒæt ne saurait être traduit ici par ƒæt

“substance“ mais toujours par «essence». Cette volonté de 
situer constamment le poète dans la tradition du soufisme 
et de la poésie persane rend parfois difficile à saisir ce 
qui fait sa spécificité. Prenons par exemple le passage sur 
le «guide», assimilé à l’Homme universel ou au prophète 
dans sa dimension ésotérique. On aurait aimé savoir plus 
précisément la place de cette notion chez ©Eræqî. Ou bien 
cette place est fondamentale, mais cela n’apparaît pas avec 
évidence, ou bien elle ne l’est pas, du moins dans son œuvre. 
Si tel est le cas, cette constatation permet d’évaluer ce qu’il 
a retenu ou non de l’enseignement akbarien où la notion 
d’insæn kæmil est fondamentale. Cette étude comporte un d’insæn kæmil est fondamentale. Cette étude comporte un d’insæn kæmil
certain nombre de développements fort utiles, comme 
celui sur la qalandariyya ou le shâhebâzi. La traduction 
de qalandariyya par «libertinage» pose quelque problème. 
Il faut sans doute faire une distinction entre les principes 
initiatiques et les pratiques de cette voie particulière qui 
a attiré un moment ©Eræqî et le dépassement radical de 
l’orthodoxie et de l’orthopraxie. De plus quel est l’apport 
du poète dans ce domaine par rapport à ses prédécesseurs, 
tels AÌmad flazælî ou ©Ayn al-Qu∂æt? De même, à propos du 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Feuillebois-Pierunek Ève : À la croisée des voies célestes: Faxr al-Din ʿErâqi, poésie mystique et expression poétique en Perse médiévale, recensé par
Denis Gril
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCESII. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 20 – 2004 36

shâhedbâzi consistant à prendre de jeunes éphèbes comme shâhedbâzi consistant à prendre de jeunes éphèbes comme shâhedbâzi
support de contemplation divine, E. F.-P. conclut finalement 
qu’il s’agit plutôt chez ©Eræqî d’une description poétique du 
bien-aimé que d’une pratique controversée. La nécessité 
où s’est sentie l’Auteur d’apporter quantité de précisions 
sur la pratique et la doctrine instruit sans aucun doute le 
lecteur mais ne facilite pas toujours la concentration sur 
l’objet même de l’étude.

De la même manière, la double appartenance de 
©Eræqî à deux courants différents, sans être contradictoires: 
la doctrine d’Ibn ©Arabî et l’expression poétique d’une 
impiété sacrée héritée, entre autres, de Sanæ’î et d’AÌmad 
flazælî, aurait pu donner lieu à une évaluation plus précise. 
Une étude globale des Lama©æt aurait peut-être permis 
de préciser ce que ©Eræqî avait retenu de son passage à 
Qonya. Par ailleurs, dans le domaine des qalandariyyæt, 
comment caractériser l’apport spécifique du poète? E. F.-P. 
essaie pour différents thèmes, le vin en particulier, de le 
mettre en valeur, mais son mode d’exposé ne lui facilite 
pas toujours la tâche.

Ces quelques réserves sur la méthode n’atténuent en 
rien l’admiration que l’on ressent en lisant cette belle étude. 
Elle constitue une excellente introduction non seulement 
à ©Eræqî mais aussi au vaste thème de l’amour divin dans 
la poésie persane. Elle fait particulièrement bien sentir 
comment l’expression anthropomorphique de cet amour et 
le rejet apparent de la Norme sont un passage obligé pour 
l’effacement de la dualité et sa résorption dans la beauté 
de la manifestation. La doctrine de la théophanie coïncide 
ici parfaitement avec la tradition poétique persane, comme 
le souligne Mme Feuillebois-Pierunek. Celle-ci s’est donné 
les moyens nécessaires pour répondre aux questions que 
pose cette tradition, tant sur le plan littéraire que spirituel. 
Nous attendons donc avec impatience la suite de ses 
recherches.

Denis Gril
Université d’Aix-Marseille

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Feuillebois-Pierunek Ève : À la croisée des voies célestes: Faxr al-Din ʿErâqi, poésie mystique et expression poétique en Perse médiévale, recensé par
Denis Gril
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



