| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Feuillebois-Pierunek Eve,

A la croisée des voies célestes:

Faxr al-Din ‘Eraqi, poésie mystique et
expression poétique en Perse médiévale

Téhéran, Institut francais de recherche en Iran,
2002 (Bibliothéque iranienne 56). 347 p.

La publication de cette thése en iranologie révéle les
qualités d’une chercheuse dans le domaine du soufisme et
de la littérature persane médiévale. Pour travailler sur I'ceu-
vre de Fahr al-Din ‘Eraqi, Madame E. Feuillebois-Pierunek
a di acquérir une triple compétence : la connaissance du
soufisme classique d’expression arabe, celle de I'ceuvre
d’lbn ‘Arabi et de son école a laquelle se rattachait ‘Eraqi
et celle de la poésie persane, profane et soufie. Le vaste
effort accompli pour s’informer dans tous ces domaines
se retrouve a chaque page. L'ceuvre du poéte est constam-
ment mise en perspective dans I'ensemble de la tradition
du soufisme, d’expression arabe et persane. Louvrage est
destiné aussi bien aux spécialistes qu’aux non-spécialistes
qui pourront le lire comme une introduction a tous les
domaines qu’il recouvre et ce n’est pas I'un de ses moindres
mérites que de se laisser lire aisément, dans une langue
accessible et élégante. Lannotation renvoie le plus souvent
aux textes de ‘Eraqi, mais suggére parfois quelques voies
de comparaison avec d’autres traditions spirituelles. Les
spécialistes du soufisme et de la littérature persane y
découvriront une matiére riche et de nombreuses citations
agréablement traduites. Le lecteur non-spécialiste, en lisant
ce livre, aura tout le loisir de se familiariser avec la doctrine
du soufisme et 'expression de I'amour dans la poésie
classique persane.

Constatant que peu d’études, surtout en francais,
analysent en profondeur I'ensemble d’une ceuvre essen-
tiellement poétique, Madame Feuillebois-Pierunek a choisi
d’aborder celle de ‘Eraqi sous I'angle thématique. Lintroduc-
tion rappelle tout d’abord le peu que I'on sait sur ce poéte
soufi né en 610/1213 dans les environs de Hamadan. I
étudie puis enseigne les sciences religieuses dans cette ville,
jusqu’a larrivée d’un groupe de galandars, derviches errants
aux comportements et a I'allure souvent antinomiques, qui
bouleversent sa vision des choses et I'entrainent dans une
série de pérégrinations qui le conduisent jusqu’en Inde. Il
y rencontre @ Multan le cheikh Zakariya’, disciple de ‘Umar
Suhrawardi. Ce maitre le fait entrer en retraite, le marie avec
safille et le désigne comme son successeur. La jalousie des
autres disciples le contraint a quitter Multan. Il accomplit e
pelerinage a La Mecque et, de I3, se rend a Qonya ou il suit
I'enseignement de Sadr al-Din al-Qunawi, le disciple d’lbn
“Arabi et fréquente Galal al-Din Rumi. Linvasion mongole le
contraint & se réfugier en Egypte. De 13, il se rend en Syrie
ou il meurt a Damas en 688/1289. Outre son Diwan qui
comporte environ 4500 vers, ‘Eragi a composé un traité

de soufisme en prose, les Lama‘t, « Eclairs » ou « Lueurs »
|

(traduit en anglais par W. Chittick et P. Wilson : ‘Eraqi, Divine
Flashes, N.W. Ramsay-Tronto, Paulist Press 1982).

L'approche thématique d’une ceuvre a ses avantages et
ses inconvénients. Elle impose un découpage de la matiére
étudiée en un certain nombre de rubriques qui empéche
quelque peu de reconstruire son unité. C’est un peu le cas
ici. Létude est divisée en quatre parties:

1. Métaphysique de 'amour : unité et “tri-unité“ (amour,
amant, aimé), le couple amant-aimé, la remontée vers I'Un,
I'univers des théophanies, la réalisation spirituelle ;

2. Typologie des personnages : 'amant, I'aimé, autres
personnages (dont le Guide);

3. Psychologie mystique : expériences heureuses (vers
la réalisation spirituelle, I'extase, la vision de Dieu, I'union),
expériences douloureuses (séparation et éloignement, folie
et stupeur...);

4. Modes d’expression : le libertinage, I'ivresse et le vin,
contemplation des beaux jeunes gens (shahedbazi).

On voit que ce découpage thématique parvient
difficilement a reconstruire I'unité de I'ceuvre, d’autant plus
que l'auteur a choisi d’aborder la poésie de ‘Eraqi sous I'an-
gle doctrinal plus que littéraire. Elle n’en apporte pas moins
d’ailleurs une contribution appréciable tant & I'histoire de la
littérature persane classique qu’a I'étude des métaphores
récurrentes dans la poésie amoureuse.

M™e Feuillebois-Pierunek a pris aussi le parti de repla-
cer systématiquement I'ceuvre de ‘Eragi dans le contexte
général du soufisme d’expression doctrinale et poétique, en
langue arabe ou persane, un peu comme l'avait fait Helmut
Ritter dans Das Meer der Seele. La formation complexe
de ‘Eraqi lui imposait de plus de prendre connaissance
de I'ceuvre d’lbn ‘Arabi. Les citations qu’elle en donne
sont en général bien venues. Notons, dans ce contexte
doctrinal, que le terme de dat ne saurait étre traduit ici par

“substance” mais toujours par « essence ». Cette volonté de
situer constamment le poéte dans la tradition du soufisme
et de la poésie persane rend parfois difficile a saisir ce
qui fait sa spécificité. Prenons par exemple le passage sur
le « guide », assimilé a 'Homme universel ou au prophéte
dans sa dimension ésotérique. On aurait aimé savoir plus
précisément la place de cette notion chez ‘Eraqgi. Ou bien
cette place est fondamentale, mais cela n’apparait pas avec
évidence, ou bien elle ne I'est pas, du moins dans son ceuvre.
Sitel est le cas, cette constatation permet d’évaluer ce qu'il
a retenu ou non de I'enseignement akbarien ot la notion
d’insan kamil est fondamentale. Cette étude comporte un
certain nombre de développements fort utiles, comme
celui sur la galandariyya ou le shahebdzi. La traduction
de qalandariyya par «libertinage » pose quelque probleme.
I faut sans doute faire une distinction entre les principes
initiatiques et les pratiques de cette voie particuliere qui
a attiré un moment ‘Eraqi et le dépassement radical de
l'orthodoxie et de I'orthopraxie. De plus quel est I'apport
du poéte dans ce domaine par rapport a ses prédécesseurs,

tels Ahmad Gazali ou ‘Ayn al-Qudat ? De méme, & propos du
|

BCAI 20 - 2004

35

BCAI 20 (2004) Feuillebois-Pierunek Eve : A la croisée des voies célestes: Faxr al-Din ‘Eraqi, poésie mystique et expression poétique en Perse médiévale, recensé par
Denis Gril
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

shahedbazi consistant a prendre de jeunes éphébes comme
support de contemplation divine, E. F.-P. conclut finalement
qu'il s'agit plutdt chez ‘Eraqi d’une description poétique du
bien-aimé que d’une pratique controversée. La nécessité
ou s’est sentie 'Auteur d’apporter quantité de précisions
sur la pratique et la doctrine instruit sans aucun doute le
lecteur mais ne facilite pas toujours la concentration sur
I'objet méme de I'étude.

De la méme maniere, la double appartenance de
‘Eraqi a deux courants différents, sans étre contradictoires:
la doctrine d’lbn ‘Arabi et I'expression poétique d’une
impiété sacrée héritée, entre autres, de Sana’i et d’Ahmad
Gazali, aurait pu donner lieu & une évaluation plus précise.
Une étude globale des Lama‘at aurait peut-étre permis
de préciser ce que ‘Eraqi avait retenu de son passage a
Qonya. Par ailleurs, dans le domaine des qalandariyyat,
comment caractériser I'apport spécifique du poéte ? E. F-P.
essaie pour différents thémes, le vin en particulier, de le
mettre en valeur, mais son mode d’exposé ne lui facilite
pas toujours la tache.

Ces quelques réserves sur la méthode n’atténuent en
rien 'admiration que I'on ressent en lisant cette belle étude.
Elle constitue une excellente introduction non seulement
a ‘Eragi mais aussi au vaste théme de I'amour divin dans
la poésie persane. Elle fait particulierement bien sentir
comment 'expression anthropomorphique de cet amour et
le rejet apparent de la Norme sont un passage obligé pour
I'effacement de la dualité et sa résorption dans la beauté
de la manifestation. La doctrine de la théophanie coincide
ici parfaitement avec la tradition poétique persane, comme
le souligne M™ Feuillebois-Pierunek. Celle-ci s’est donné
les moyens nécessaires pour répondre aux questions que
pose cette tradition, tant sur le plan littéraire que spirituel.
Nous attendons donc avec impatience la suite de ses
recherches.

Denis Gril
Université d’Aix-Marseille

BCAI 20 - 2004 36
BCAI 20 (2004) Feuillebois-Pierunek Eve : A la croisée des voies célestes: Faxr al-Din ‘Eraqi, poésie mystique et expression poétique en Perse médiévale, recensé par
Denis Gril
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



