| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Il.  ISLAMOLOGIE,

Chaumont Eric (éd.) avec la collaboration
de D. Aigle, M.A. Amir-Moezzi et P. Lory,
Autour du regard, Mélanges Gimaret

Louvain-Paris, Peeters, 2003. 310 p.

Ces Mélanges sont offerts a D. Gimaret par ses étu-
diants et amis pour son enseignement et son ceuvre dont
ils saluent «la neutralité spirituelle la plus rigoureuse ».
Lentretien avec D. Gimaret qui ouvre 'ouvrage et retrace
sa carriere (p.Ix a xxil) nous apprend que le théme du
regard a été choisi par lui-méme a un moment de sa vie
ou I'unique question qui I'intéressait vraiment était : « voir
ou ne pas voir ? » Le spectre de la cécité s’est par bonheur
momentanément éloigné depuis, ouvrant le chemin a un
ensemble de projets dont un livre sur le MuSkil al-hadit d’lbn
Farak, puis une étude sur la Tadkira d'lbn Mattawayh, « texte
capital pour la connaissance des théses cosmologiques
mu‘tazilites ». Ces travaux viendront s’ajouter a une
bibliographie importante dont les titres sont bien connus,
notamment : La doctrine d’al-As ari, Paris, 1990, Les noms
divins en Islam, Paris, 1990, et Dieu & I'image de ’'homme,
Paris, 1997, qui annoncent en quelque sorte le choix du
théme du présent volume.

Le théme du regard, combien riche, aiguillait le lecteur
vers des attentes variées : la perception et les rapports des
sens entre eux, leur place et valeur respectives, la vision
et les lois de I'optique, science ol se sont illustrés les
Arabo-musulmans, lumiére et obscurité, visible et invisible
ouvrant la vision de mondes possibles, la possibilité ou
I'impossibilité de les appréhender; clairvoyance morale
ou politique, contemplation, réves et voyance mettant en
relation avec I'invisible, mais aussi spectacle(s), magie ou
voiles et miroirs prolongent le regard ou le cachent, séduc-
tion et puissance du regard qui se dit par la bénédiction,
la malédiction ou le mauvais ceil; sortileges, visions que
procure I'art ou la poésie, etc.

Effectivement, une bonne partie de ces questions est
traitée ou, pour le moins, évoquée par les 15 contributions
du présent volume. Etant donné le dédicataire, on ne s'éton-
nera pas que bon nombre d’entre elles tournent autour de
la vision de Dieu. Cette question, déja largement traitée par
Vajda, Gardet, Gimaret, Van Ess, Tuft et d’autres, est reprise
ici a partir de divers points de vue qui permettent de se
rendre compte a la fois de la complexité et de la variété des
solutions apportées au probléme par les divers camps.

Dans les posititions musulmanes deux groupes
s’affrontent : ceux qui nient absolument qu’il soit possible
a 'homme de voir Dieu de leurs yeux ici-bas et dans

l'au- dela: les mu‘tazila, gahmiyya, hawarid, zaydites, une
|

majorité de murgi’ites et certains imamites. Par contre les
sunnites dans leur ensemble acceptent cette possibilité.
Mais s’agissait-il de la vision en ce monde ou dans l'autre
(p.161) ou encore le jour du Jugement dernier ? Le mode
de perception pose aussi probléme: Dieu est-il percu par
les sens, par lintellect ou par le cceur ? et alors, comment
définir ces entités ? 'homme est-il capable de supporter la
vision de Dieu ? On peut alors se référer au cas de Moise
et a celui d’Abraham, /an tarani (Coran, vi,143). Enfin,
comment voir Dieu et pourtant vivre ? ou alors voir Dieu
pour vivre (p.75) ou encore voir Dieu parce qu’ll veut étre
connu (p.164)?

Selon I'aS‘arite Fahr al-Din al-Razi (606/1210) qui a
traité de la question dans plusieurs de ses ceuvres, et dont
le Tafsir est analysé par G. Monnot, ’homme ne peut voir
Dieu en la vie présente, mais al-Razi s’appuie sur le Coran
pour affirmer que Dieu, au moment de la résurrection, donne
aux croyants une faculté spéciale qui leur permet cette
vision. C’est en elle que réside le paradis spirituel (p. 74).
Ceux qui entreront au Paradis connaitront des délices bien
supérieures aux jouissances terrestres et le «surcroit »
(Coran, x,26) d’un paradis spirituel ne peut étre autre chose
que la vision de Dieu (p. 70) tandis que les réprouvés seront
empéchés de voir leur Seigneur.

Pour Ibn ‘Arabi, le lan tarani « n’est pas, sous certaines
conditions, un obstacle infranchissable ». « Dieu est connu
parce qu’ll veut étre connu et ¢’est Lui seul qui détermine
le mode et I'étendue de cette connaissance » (p.163).
M. Chodkiewicz, aprés avoir évoqué la longue tradition
dont Ibn ‘Arabi est I'héritier, insiste sur le fait qu'il existe
de considérables écarts entre les auteurs qu’il cite. D'autre
part, il se limitera a déterminer les incidences de la doctrine
des tagalliyat sur la faculté donnée a 'homme de « saisir »
Dieu. Il corrige a plusieurs reprises I'interprétation de Corbin.
Il est remarquable que, dans I'analyse que fait I'auteur des
propos d’lbn ‘Arabi, il souligne que la vision stricto sensu
«suppose I'absence de conditionnement préliminaire dont
le contemplant est le prisonnier ». En effet, il ne soumet rien
al'épreuve de la reconnaissance qui le conduirait a refuser
« ('identifier la théophanie comme telle, si elle se présente
autrement qu’en conformité avec sa conception préalable,
son i‘tigad » (p. 168).

Un autre angle de vue est pris par E. Chaumont qui
aborde la vision de Dieu en ce monde au regard de la Loi
révélée. Il se tourne vers Ibn Khaldoun qui s’est longue-
ment interrogé sur ce théme et a résumé le Muhassal de
Fahr al-Din al-Razi ainsi qu’un ouvrage sur le soufisme. Le
contraste entre le soufisme d’lbn Khaldoun et son intransi-
geance envers un soufisme extréme qui recherche la vision
de Dieu en ce monde, acte qu’il considére a la fois « contre
nature » et « hors-la-Voie/Loi révélée » et qu'il prohibe sur le
mode de la réprobation (p. 222), éclaire d’un jour inhabituel
I'image de Ihistorien, partisan lui-méme de la possibilité
de la vision divine ici-bas et d’un soufisme « médian ». Il

n’hésita pas, en tant que grand qagi, au Caire, a prononcer
|

BCAI 20 - 2004 28
BCAI 20 (2004) Chaumont Eric (éd.) : Autour du regard, Mélanges Gimaret. Chaumont Eric avec la collaboration de D. Aigle, M.A. Amir-Moezzi et P. Lory, recensé par
Claude Audebert
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

une fatwa et a appeler a 'autodafé de tous les exemplaires
des ouvrages d’lbn ‘Arabi, d’lbn Sab‘in et d’lbn Barragan,
y astreignant « personnellement le détenteur de I'autorité
et toute personne en ayant la possibilité ».

Moise comparait dans Voiles et miroirs (p.77-96),
et la vision de Dieu s’élargit pour englober les visions
surnaturelles a travers le prisme de la théologie judéo-
arabe. S. Strousma montre comment le ka/am judéo-arabe,
fortement influencé par la théologie musulmane entreméle
I'héritage juif et les réflexions des penseurs musulmans
contemporains, tout particulierement les mu‘tazilites, et les
ameénent a traiter de la vision béatifique, question qui somme
toute ne touchait pas les penseurs juifs non arabophones
(p. 86). Cest I'occasion pour le lecteur de découvrir 'analyse
trés éclairante des métaphores du voile et du miroir, ainsi
que quatre genres trés différents de la littérature judéo-arabe
reflétant quatre domaines de la littérature arabe: kalam
mu'‘tazilite, mystique soufie, falsafa et discussion « hermé-
neutique et kalamique » qui tire vers la magie.

Le regard que porta Abraham sur les corps célestes
a embarrassé les exégetes musulmans, surtout avec le
développement de la doctrine de I'impeccabilité des pro-
phétes. Fut-il peccamineux ? C. Gilliot réexamine, a travers
deux commentaires coraniques non édités de Maturidi et
d’Abu Ishag al-Ta‘labi, cette question déja traitée ailleurs.
II'y montre comment les récits-cadres qui sont déja des
interprétations in nuce, sont réinterprétés afin d'étre rendus
conformes aux nouvelles idées théologiques. Abraham refait
une apparition a propos des visions d’imams auxquelles
sont consacrés deux articles.

E. Kohlberg s’attache a souligner les pouvoirs des
imams en matiére de vision. Tantét une lampe ou une
colonne de lumiére, tantdt la contraction d’objets, permettent
al'imam de voir des choses cachées aux autres et, a l'instar
des prophétes, d’accomplir des miracles: rendre voyants
les aveugles, mais aussi priver les voyants de la vue. lls ont
aussi la capacité de voir les humains métamorphosés en
animaux (mash) et de se rendre invisibles. Les rapports des
autres sens comme le toucher et I'ouie seraient a analyser
par le menu a partir des textes rapportés par I'auteur. Une
moisson de motifs pourrait faire les délices des anthropo-
logues d’autant qu’une impressionnante bibliographie est
fournie au chercheur.

La vision d’imams en mystique duodécimaine moderne
et contemporaine s’inscrit dans les travaux d’A. Amir-Moezzi,
notamment Le guide divin dans le shi‘isme originel. Aux
sources de I'ésotérisme en islam, Lagrasse 1992, dont
cet auteur recommande la consultation. Létude porte sur
la mystique non confrérique au sujet de laquelle I'auteur a
recueilli des témoignages sur les expériences visionnaires,
oniriques ou en état de veille, au cours de voyages en Iran,
de 1970 a nos jours. Quant a la mystique confrérique, elle
est représentée par quatre confréries notables dont 'auteur
passe en revue la littérature et les doctrines a propos de

la vision des imams.
|

La vision du Prophéte en réve est « réalité » et d’origine
divine. P. Lory part de 'analyse d’un hadit et d’une littérature
onirocritique riche de sept siécles pour étudier la prégnance
du réve prophétique qui n’a pas cessé a I'époque moderne
(p.196) et occupe une large place dans la vie religieuse
et culturelle de lislam médiéval. Tout dans cet examen
montre I'effet du conditionnement du réveur, qu’il S’agisse
des «types » de réves (p.200), des types dinterprétation
ou encore des échantillons d’exempla (p.208) et de la dé-
termination de ce qui est « révable ». Tout est présent pour
conforter le sunnisme. On peut s’étonner du point de vue
de l'auteur qui se demande quelle valeur historique peuvent
représenter ces textes du fait de ce conditionnement (p. 200).
A moins de considérer le réve comme un phénoméne non
socialisé, un pur produit de Iindividu, ce que démentent
les faits rapportés par I'auteur, on peut penser au contraire
qu’une sociologie du réve y trouverait une riche matiére.

«Lintellect de notre ame est, envers ce qui dans
la nature est suprémement évident, dans une situation
semblable a celle ol sont les yeux des chauves-souris
envers I'éclat du soleil. » Cette métaphore d’Aristote est
commentée par Averroes. Elle se retrouve dans le corpus
kindien, qui distingue deux ordres de perception: par les
sens et par l'intellect, mais aussi par I'« exercice de I'ima-
gination », pendant le sommeil ou la veille, visions pendant
la vie et aprés la mort, lorsque I'ame est détachée du corps.
Miskawayh, qui semble travailler avec I'ouvrage d’al-Kindi
a portée de main, mélange les deux ordres de perception.
Philosophe et chauve-souris s’évertuent dans le demi-jour
pour atteindre le vrai.

Deux articles tournent autour de la perception et de
la connaissance. R.M. Frank analyse les points de vue
aS‘arites divergents sur Iidrak: la perception comme
distincte de la connaissance ou comme sous-classe de
celle-ci.

Que voit 'homme ? Des «choses » (aSya’) comme
diraient les anciens théologiens, la ot nous parlons d’objets.
Dieu étant /a ka--aSya’, «non comme les choses ». Mais
voyait-on des choses ou des couleurs? Selon Dirar, il
n’existait que des couleurs, et non des corps. Elles existaient
effectivement, mais en gerbes, en paquets de propriétés.
Mais un Dieu de couleur sentait 'hérésie. Le peu que I'on sait
de ces théses est étudié par J. Van Ess dans « Regarder et
voir en tant que probléme ontologique » qui consacre aussi
au contemporain chiite de Dirar, HiS5am b. al-Hakam et a leur
milieu intellectuel, fourmillant de grand noms mu‘tazilites,
des pages denses.

Il n’est pas douteux, selon D. Gril, que «la plupart
des notions spirituelles de I'islam découlent d’injonctions
coraniques... qu’il s’agisse de pratique... ou d’attitude
intérieure ». LA. se tourne donc vers le Coran afin d’y étudier
les métaphores de la vue et de la cécité en explorant en
fait une petite partie du champ lexical de la vue et de I'ouie.
Il est également conscient que, dans le Coran, les autres

sens jouent un role important dans les représentations de
|

BCAI 20 — 2004 29
BCAI 20 (2004) Chaumont Eric (éd.) : Autour du regard, Mélanges Gimaret. Chaumont Eric avec la collaboration de D. Aigle, M.A. Amir-Moezzi et P. Lory, recensé par
Claude Audebert
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

ce monde et de I'autre. Il aurait sans doute été utile de les
inclure dans I'étude afin d’en mieux apprécier le rdle. On
ne peut que souhaiter vivement que Le Coran revisité. Le
feu, I'eau, I'air et la terre, Damas, 1999, de Heidi Toelle,
fasse des émules.

Trois historiens ont la parole:

T. Bianquis présente une étude des stratégies succes-
sives mises en ceuvre par les élites civiles pour conserver
leur rang social dans les cing premiers siécles de I'hégire
en Orient arabe. Il souligne le réle dévolu au ‘@lim pour son
regard perspicace et expert sur ce bas monde et sur I'au-
dela et pour la capacité qui lui est reconnue de guider une
masse populaire pergue comme quasi aveugle.

Le chrétien vu par le musulman fait partie d’un en-
semble de travaux d’A. Charfi sur la polémique contre les
chrétiens, et sa fonction. L'A. attire I'attention sur le fait que
les polémistes cherchent avant tout a s’autoconvaincre. Il
étudie plusieurs phases de cette polémique en fonction de
la vision que pouvaient avoir les polémistes de leur propre
époque : une sorte d’islam triomphant avec al-Gahiz, une
moindre suffisance chez al-‘Amiri et un ton plus agressif
chez ‘Abd al-Gabbar ou Ibn Hazm.

Tout comme la classe militaire dominante des Mamlik
sait se donner a voir et sait traduire en spectacle ce qui
peut légitimer sa présence au yeux de la population, de
méme qu’elle sait utiliser la violence populaire, les révoltes
populaires savent mettre en scene leur révolte, parodient le
pouvoir et reproduisent la configuration de I'organisation
politique & leur époque (p.270). J.-Cl. Garcin cherche a
interpréter ce message sur le pouvoir. Peut-on parler de
droit a la révolte des paysans et des Bédouins ? Ces révoltes
eurent-elles des conséquences ? Ne devrait-on pas accorder
aux révoltes civiles chez les peuples musulmans le statut
qu’elles ont acquis dans I'histoire de I'Occident ?

On supposera que « Les soixante-douze métaphores du
malheur », choisies par J. Sublet dans les 2000 « surnoms »
du K. al-Murassa‘ de Magd al-Din b. al-Atir, ont pour fonction
de clore ce volume en protégeant du malheur dédicataire
et lecteurs, car nous n‘avons pu déceler de rapport avec
le theme traité.

Les différents angles de vue choisis par les auteurs
ont le mérite de faire ressortir la variété des doctrines
professées par les divers courants de penseurs musulmans
et montrent que, loin d’étre monolithiques, les opinions
étaient fort variées. On ne le répétera jamais assez. lls
rendent, du fait méme de la variété et des controverses,
plus attrayantes des questions qui peuvent paraitre trés
austéres, tout comme le kalam peut se parer de charme
aux yeux de qui le pratique. De solides bibliographies
permettent au lecteur d’approfondir la riche matiére qui lui
est présentée.

Malgré la richesse des questions développées, on
regrettera 'absence de disciplines qui auraient pu appor-
ter aux points de vue développés ici le pan esthétique et

ludique de la vie humaine : un intérét pour les choses de
|

la langue, la littérature et les arts plastiques. Par exemple,
une analyse des termes techniques par écoles aurait été
la bienvenue. Ladab avec ses ouvrages sur les aveugles,
sur le regard qui fait tomber amoureux, sur la licéité du
regard ; la poésie, qu’elle soit classique ou moderne, ou le
regard est souverain; le roman moderne ou contemporain,
que I'on pense a al-Ayyam ou aux Harafis, en passant par
Qindil Umm Hasim, pour n’en citer que quelques-uns. En
cela, et malgré son intérét certain, Le Regard reflete bien
I'état de notre discipline atteinte de cécité dés qu'il s’agit
de littérature, de langue ou d’art.

Claude Audebert
Cnrs-Aix-en-Provence

BCAI 20 - 2004

30

BCAI 20 (2004) Chaumont Eric (éd.) : Autour du regard, Mélanges Gimaret. Chaumont Eric avec la collaboration de D. Aigle, M.A. Amir-Moezzi et P. Lory, recensé par
Claude Audebert
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



