
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCESII. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 20 – 2004 28

II. ISLAMOLOGIE, 
PHILOSOPHIE, SCIENCES PHILOSOPHIE, SCIENCES 

Chaumont Éric (éd.) avec la collaboration de D. Aigle, M.A. Amir-Moezzi et P. Lory, Autour du regard, Mélanges Gimaret [Claude Audebert]

Chaumont Éric (éd.) avec la collaboration 
de D. Aigle, M.A. Amir-Moezzi et P. Lory, 
Autour du regard, Mélanges Gimaret

Louvain-Paris, Peeters, 2003. 310 p. 

Ces Mélanges sont offerts à D. Gimaret par ses étu-
diants et amis pour son enseignement et son œuvre dont 
ils saluent «la neutralité spirituelle la plus rigoureuse». 
L’entretien avec D. Gimaret qui ouvre l’ouvrage et retrace 
sa carrière (p. IX à XXII) nous apprend que le thème du 
regard a été choisi par lui-même à un moment de sa vie 
où l’unique question qui l’intéressait vraiment était: «voir 
ou ne pas voir?» Le spectre de la cécité s’est par bonheur 
momentanément éloigné depuis, ouvrant le chemin à un 
ensemble de projets dont un livre sur le Mu‡kil al-Ìkil al-Ìkil al- adîÚadîÚad  d’Ibn îÚ d’Ibn îÚ
Fºrak, puis une étude sur la Taƒkira ƒkira ƒ d’Ibn Mattawayh, «texte 
capital pour la connaissance des thèses  cosmologiques 
 mu‘tazilites». Ces travaux viendront s’ajouter à une 
 bibliographie importante dont les titres sont bien connus, 
notamment: La doctrine d’al-A‡©ar‡©ar‡© î,arî,ar Paris, 1990, Les noms 
divins en Islam, Paris, 1990, et Dieu à l’image de l’homme, 
Paris, 1997, qui annoncent en quelque sorte le choix du 
thème du présent volume.

Le thème du regard, combien riche, aiguillait le lecteur 
vers des attentes variées: la perception et les rapports des 
sens entre eux, leur place et valeur respectives, la vision 
et les lois de l’optique, science où se sont illustrés les 
Arabo-musulmans, lumière et obscurité, visible et invisible 
ouvrant la vision de mondes possibles, la possibilité où 
l’impossibilité de les appréhender; clairvoyance morale 
ou politique, contemplation, rêves et voyance mettant en 
relation avec l’invisible, mais aussi spectacle(s), magie où 
voiles et miroirs prolongent le regard ou le cachent, séduc-
tion et puissance du regard qui se dit par la bénédiction, 
la malédiction ou le mauvais œil; sortilèges, visions que 
procure l’art ou la poésie, etc.

Effectivement, une bonne partie de ces questions est 
traitée ou, pour le moins, évoquée par les 15 contributions 
du présent volume. Étant donné le dédicataire, on ne s’éton-
nera pas que bon nombre d’entre elles tournent autour de 
la vision de Dieu. Cette question, déjà largement traitée par 
Vajda, Gardet, Gimaret, Van Ess, Tuft et d’autres, est reprise 
ici à partir de divers points de vue qui permettent de se 
rendre compte à la fois de la complexité et de la variété des 
solutions apportées au problème par les divers camps.

Dans les posititions musulmanes deux groupes 
s’affrontent: ceux qui nient absolument qu’il soit possible 
à l’homme de voir Dieu de leurs yeux ici-bas et dans 
l’au- delà: les mu©tazila, Ïahmiyya, ≈awæawæaw riÏriÏri ,Ï,Ï  zaydites, une 

majorité de murÏi‘ites et certains imamites. Par contre les 
sunnites dans leur ensemble acceptent cette possibilité. 
Mais s’agissait-il de la vision en ce monde ou dans l’autre 
(p. 161) ou encore le jour du Jugement dernier? Le mode
de perception pose aussi problème: Dieu est-il perçu par 
les sens, par l’intellect ou par le cœur? et alors, comment 
définir ces entités? L’homme est-il capable de supporter la 
vision de Dieu? On peut alors se référer au cas de Moïse 
et à celui d’Abraham, lan tarælan tarælan tar nî (î (î Coran, VII,143). Enfin, 
comment voir Dieu et pourtant vivre? ou alors voir Dieu 
pour vivre (p. 75) ou encore voir Dieu parce qu’Il veut être veut être veut
connu (p. 164)? 

Selon l’a‡©arite Fa≈r al-Dîn al-Ræzî (606/1210) qui a 
traité de la question dans plusieurs de ses œuvres, et dont 
le Tafsîrîrî  est analysé par G. Monnot, l’homme ne peut voir r est analysé par G. Monnot, l’homme ne peut voir r
Dieu en la vie présente, mais al-Ræzî s’appuie sur le Coran 
pour affirmer que Dieu, au moment de la résurrection, donne 
aux croyants une faculté spéciale qui leur permet cette 
vision. C’est en elle que réside le paradis spirituel (p. 74). 
Ceux qui entreront au Paradis connaîtront des délices bien 
supérieures aux jouissances terrestres et le «surcroît» 
(Coran, X,26) d’un paradis spirituel ne peut être autre chose 
que la vision de Dieu (p. 70) tandis que les réprouvés seront 
empêchés de voir leur Seigneur.voir leur Seigneur.voir

Pour Ibn ©Arabî, le lan tarælan tarælan tar nænæ î «n’est pas, sous certaines î «n’est pas, sous certaines î
conditions, un obstacle infranchissable». «Dieu est connu 
parce qu’Il veut être connu et c’est Lui seul qui détermine 
le mode et l’étendue de cette connaissance» (p. 163). 
M. Chodkiewicz, après avoir évoqué la longue tradition 
dont Ibn ©Arabî est l’héritier, insiste sur le fait qu’il existe 
de considérables écarts entre les auteurs qu’il cite. D’autre 
part, il se limitera à déterminer les incidences de la doctrine 
des taÏalliyæalliyæalliy t sur la faculté donnée à l’homme de «saisir» t sur la faculté donnée à l’homme de «saisir» t
Dieu. Il corrige à plusieurs reprises l’interprétation de Corbin. 
Il est remarquable que, dans l’analyse que fait l’auteur des 
propos d’Ibn ©Arabî, il souligne que la vision stricto sensu
«suppose l’absence de conditionnement préliminaire dont 
le contemplant est le prisonnier». En effet, il ne soumet rien 
à l’épreuve de la reconnaissance qui le conduirait à refuser 
«d’identifier la théophanie comme telle, si elle se présente 
autrement qu’en conformité avec sa conception préalable, 
son i©tiqæd» (p. 168). 

Un autre angle de vue est pris par É. Chaumont qui 
aborde la vision de Dieu en ce monde au regard de la Loi 
révélée. Il se tourne vers Ibn Khaldoun qui s’est longue-
ment interrogé sur ce thème et a résumé le MuÌaÒÒal de al de al
Fa≈r al-Dîn al-Ræzî ainsi qu’un ouvrage sur le soufisme. Le 
contraste entre le soufisme d’Ibn Khaldoun et son intransi-
geance envers un soufisme extrême qui recherche la vision 
de Dieu en ce monde, acte qu’il considère à la fois «contre 
nature» et «hors-la-Voie/Loi révélée» et qu’il prohibe sur le 
mode de la réprobation (p. 222), éclaire d’un jour inhabituel 
l’image de l’historien, partisan lui-même de la possibilité 
de la vision divine ici-bas et d’un soufisme «médian». Il 
n’hésita pas, en tant que grand qæ∂î, au Caire, à prononcer qæ∂î, au Caire, à prononcer qæ∂î

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Chaumont Éric (éd.) : Autour du regard, Mélanges Gimaret. Chaumont Éric avec la collaboration de D. Aigle, M.A. Amir-Moezzi et P. Lory, recensé par
Claude Audebert
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCESII. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 20 – 2004 29

une fatwæfatwæfatw  et à appeler à l’autodafé de tous les exemplaires 
des ouvrages d’Ibn ©Arabî, d’Ibn Sab©în et d’Ibn BarraÏæn, 
y astreignant «personnellement le détenteur de l’autorité 
et toute personne en ayant la possibilité».

Moïse comparaît dans Voiles et miroirs (p. 77-96), 
et la vision de Dieu s’élargit pour englober les visions 
surnaturelles à travers le prisme de la théologie judéo-
arabe. S. Strousma montre comment le kalækalækal m judéo-arabe, 
fortement influencé par la théologie musulmane entremêle 
l’héritage juif et les réflexions des penseurs musulmans 
contemporains, tout particulièrement les mu‘tazilites, et les 
amènent à traiter de la vision béatifique, question qui somme 
toute ne touchait pas les penseurs juifs non arabophones 
(p. 86). C’est l’occasion pour le lecteur de découvrir l’analyse 
très éclairante des métaphores du voile et du miroir, ainsi 
que quatre genres très différents de la littérature judéo-arabe 
reflétant quatre domaines de la littérature arabe: kalækalækal m
mu‘tazilite, mystique soufie, falsafa et discussion «hermé-
neutique et kalamique» qui tire vers la magie.

Le regard que porta Abraham sur les corps célestes 
a embarrassé les exégètes musulmans, surtout avec le 
développement de la doctrine de l’impeccabilité des pro-
phètes. Fut-il peccamineux? C. Gilliot réexamine, à travers 
deux commentaires coraniques non édités de Mæturîdî et 
d’Abº IsÌæq al-Ÿa©labî, cette question déjà traitée ailleurs. 
Il y montre comment les récits-cadres qui sont déjà des 
interprétations in nuce, sont réinterprétés afin d’être rendus 
conformes aux nouvelles idées théologiques. Abraham refait 
une apparition à propos des visions d’imams auxquelles 
sont consacrés deux articles.

E. Kohlberg s’attache à souligner les pouvoirs des 
imams en matière de vision. Tantôt une lampe ou une 
 colonne de lumière, tantôt la contraction d’objets, permettent 
à l’imam de voir des choses cachées aux autres et, à l’instar 
des prophètes, d’accomplir des miracles: rendre voyants 
les aveugles, mais aussi priver les voyants de la vue. Ils ont 
aussi la capacité de voir les humains métamorphosés en 
animaux (mas≈) et de se rendre invisibles. Les rapports des 
autres sens comme le toucher et l’ouïe seraient à analyser 
par le menu à partir des textes rapportés par l’auteur. Une 
moisson de motifs pourrait faire les délices des anthropo-
logues d’autant qu’une impressionnante bibliographie est 
fournie au chercheur.

La vision d’imams en mystique duodécimaine moderne 
et contemporaine s’inscrit dans les travaux d’A. Amir-Moezzi, 
notamment Le guide divin dans le shi©isme originel. Aux 
sources de l’ésotérisme en islam, Lagrasse 1992, dont 
cet auteur recommande la consultation. L’étude porte sur 
la mystique non confrérique au sujet de laquelle l’auteur a 
recueilli des témoignages sur les expériences visionnaires, 
oniriques ou en état de veille, au cours de voyages en Iran, 
de 1970 à nos jours. Quant à la mystique confrérique, elle 
est représentée par quatre confréries notables dont l’auteur 
passe en revue la littérature et les doctrines à propos de 
la vision des imams. 

La vision du Prophète en rêve est «réalité» et d’origine 
divine. P. Lory part de l’analyse d’un ÌadîÚadîÚad  et d’une littérature îÚ et d’une littérature îÚ
onirocritique riche de sept siècles pour étudier la prégnance 
du rêve prophétique qui n’a pas cessé à l’époque moderne 
(p. 196) et occupe une large place dans la vie religieuse 
et culturelle de l’islam médiéval. Tout dans cet examen 
montre l’effet du conditionnement du rêveur, qu’il s’agisse 
des  «types» de rêves (p. 200), des types d’interprétation 
ou encore des échantillons d’exempla (p. 208) et de la dé-
termination de ce qui est «rêvable». Tout est présent pour 
conforter le sunnisme. On peut s’étonner du point de vue 
de l’auteur qui se demande quelle valeur historique peuvent 
représenter ces textes du fait de ce conditionnement (p. 200). 
À moins de considérer le rêve comme un phénomène non 
socialisé, un pur produit de l’individu, ce que démentent 
les faits rapportés par l’auteur, on peut penser au contraire 
qu’une sociologie du rêve y trouverait une riche matière.

«L’intellect de notre âme est, envers ce qui dans 
la nature est suprêmement évident, dans une situation 
semblable à celle où sont les yeux des chauves-souris 
envers l’éclat du soleil.» Cette métaphore d’Aristote est 
commentée par Averroès. Elle se retrouve dans le corpus 
kindien, qui distingue deux ordres de perception: par les 
sens et par l’intellect, mais aussi par l’«exercice de l’ima-
gination», pendant le sommeil ou la veille, visions pendant 
la vie et après la mort, lorsque l’âme est détachée du corps. 
Miskawayh, qui semble travailler avec l’ouvrage d’al-Kindî 
à portée de main, mélange les deux ordres de perception. 
Philosophe et chauve-souris s’évertuent dans le demi-jour 
pour atteindre le vrai.

Deux articles tournent autour de la perception et de 
la connaissance. R.M. Frank analyse les points de vue 
a‡©arites divergents sur l’idræ’idræ’idr k: la perception comme 
distincte de la connaissance ou comme sous-classe de 
celle-ci.

Que voit l’homme? Des «choses» (a‡y‡y‡ æyæy ’) comme 
diraient les anciens théologiens, là où nous parlons d’objets. 
Dieu étant lælæl  ka-l-a‡y‡y‡ æ’yæ’y , «non comme les choses». Mais 
voyait-on des choses ou des couleurs? Selon ∆irær, il 
n’existait que des couleurs, et non des corps. Elles existaient 
effectivement, mais en gerbes, en paquets de propriétés. 
Mais un Dieu de couleur sentait l’hérésie. Le peu que l’on sait 
de ces thèses est étudié par J. Van Ess dans «Regarder et 
voir en tant que problème ontologique» qui consacre aussi 
au contemporain chiite de ∆irær, Hi‡æm b. al-Îakam et à leur 
milieu intellectuel, fourmillant de grand noms mu‘tazilites, 
des pages denses.

Il n’est pas douteux, selon D. Gril, que «la plupart 
des notions spirituelles de l’islam découlent d’injonctions 
coraniques… qu’il s’agisse de pratique… ou d’attitude 
 intérieure». L’A. se tourne donc vers le Coran afin d’y étudier 
les métaphores de la vue et de la cécité en explorant en 
fait une petite partie du champ lexical de la vue et de l’ouïe. 
Il est également conscient que, dans le Coran, les autres 
sens jouent un rôle important dans les représentations de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Chaumont Éric (éd.) : Autour du regard, Mélanges Gimaret. Chaumont Éric avec la collaboration de D. Aigle, M.A. Amir-Moezzi et P. Lory, recensé par
Claude Audebert
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCESII. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 20 – 2004 30

ce monde et de l’autre. Il aurait sans doute été utile de les 
inclure dans l’étude afin d’en mieux apprécier le rôle. On 
ne peut que souhaiter vivement que Le Coran revisité. Le 
feu, l’eau, l’air et la terre, Damas, 1999, de Heidi Toelle, 
fasse des émules.

Trois historiens ont la parole: 
T. Bianquis présente une étude des stratégies succes-

sives mises en œuvre par les élites civiles pour conserver 
leur rang social dans les cinq premiers siècles de l’hégire 
en Orient arabe. Il souligne le rôle dévolu au ©ælim pour son 
regard perspicace et expert sur ce bas monde et sur l’au-
delà et pour la capacité qui lui est reconnue de guider une 
masse populaire perçue comme quasi aveugle.

Le chrétien vu par le musulman fait partie d’un en-
semble de travaux d’A. Charfi sur la polémique contre les 
chrétiens, et sa fonction. L’A. attire l’attention sur le fait que 
les polémistes cherchent avant tout à s’autoconvaincre. Il 
étudie plusieurs phases de cette polémique en fonction de 
la vision que pouvaient avoir les polémistes de leur propre 
époque: une sorte d’islam triomphant avec al-ÍæÌiÂ, une 
moindre suffisance chez al-©Amîrî et un ton plus agressif 
chez ©Abd al-Íabbær ou Ibn Îazm.

Tout comme la classe militaire dominante des MamlºMamlºMaml k
sait se donner à voir et sait traduire en spectacle ce qui 
peut légitimer sa présence au yeux de la population, de 
même qu’elle sait utiliser la violence populaire, les révoltes 
 populaires savent mettre en scène leur révolte, parodient le 
pouvoir et reproduisent la configuration de l’organisation 
politique à leur époque (p. 270). J.-Cl. Garcin cherche à 
 interpréter ce message sur le pouvoir. Peut-on parler de 
droit à la révolte des paysans et des Bédouins? Ces révoltes 
eurent-elles des conséquences? Ne devrait-on pas accorder 
aux révoltes civiles chez les peuples musulmans le statut 
qu’elles ont acquis dans l’histoire de l’Occident?

On supposera que «Les soixante-douze  métaphores du 
malheur», choisies par J. Sublet dans les 2000  «surnoms» 
du K. al-MuraÒÒa© de © de © MaÏd al-Dîn b. al-AÚîr, ont pour fonction 
de clore ce volume en protégeant du malheur dédicataire 
et lecteurs, car nous n’avons pu déceler de rapport avec 
le thème traité.

Les différents angles de vue choisis par les auteurs 
ont le mérite de faire ressortir la variété des doctrines 
 professées par les divers courants de penseurs musulmans 
et montrent que, loin d’être monolithiques, les opinions 
étaient fort variées. On ne le répètera jamais assez. Ils 
rendent, du fait même de la variété et des controverses, 
plus attrayantes des questions qui peuvent paraître très 
austères, tout comme le kalækalækal m peut se parer de charme 
aux yeux de qui le pratique. De solides bibliographies 
permettent au lecteur d’approfondir la riche matière qui lui 
est présentée. 

Malgré la richesse des questions développées, on 
regrettera l’absence de disciplines qui auraient pu appor-
ter aux points de vue développés ici le pan esthétique et 
ludique de la vie humaine: un intérêt pour les choses de 

la langue, la littérature et les arts plastiques. Par exemple, 
une analyse des termes techniques par écoles aurait été 
la bienvenue. L’adab avec ses ouvrages sur les aveugles, 
sur le regard qui fait tomber amoureux, sur la licéité du 
regard; la poésie, qu’elle soit classique ou moderne, où le 
regard est souverain; le roman moderne ou contemporain, 
que l’on pense à al-Ayyæal-Ayyæal-Ayy m ou aux ÎarÎarÎ æaræar fî‡fî‡f , en passant par 
QindîQindîQind l Umm Hîl Umm Hî æ‡l Umm Hæ‡l Umm H im, pour n’en citer que quelques-uns. En 
cela, et malgré son intérêt certain, Le Regard reflète bien Le Regard reflète bien Le Regard
l’état de notre discipline atteinte de cécité dès qu’il s’agit 
de littérature, de langue ou d’art.

Claude Audebert
Cnrs-Aix-en-Provence

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Chaumont Éric (éd.) : Autour du regard, Mélanges Gimaret. Chaumont Éric avec la collaboration de D. Aigle, M.A. Amir-Moezzi et P. Lory, recensé par
Claude Audebert
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



