
1. LANGUE ET LITTÉRATURE1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 20 – 2004 1

I. LANGUE ET LITTÉRATURE I. LANGUE ET LITTÉRATURE 
AAfsaruddin Asma,Excellence & Precedence, Medieval Islamic Discourse on Legitimate Leadership [Katia Zakharia]

Afsaruddin Asma,
Excellence & Precedence. Medieval Isla-
mic Discourse on Legitimate Leadership

Leyde, Boston, Cologne, Brill (Islamic History and 
Civillization, volume 36), 
2002. 310 p.

L’ouvrage, qui inclut six chapitres, reprend une thèse 
soutenue en 1993, puis revue et remaniée; il se propose de 
décrire et d’analyser, en parallèle, les discours du sunnisme 
et du chiisme sur les qualités définissant la légitimité de 
celui qui exerce le pouvoir, qui a autorité pour le faire et 
pour être reconnu comme tel. Cette approche, relevant de 
l’histoire des mentalités et des idées, traite de la lecture 
rétrospective des faits historiques – ou présumés tels par 
ceux qui les relisent, de l’interprétation à cet effet des tex-
tes fondateurs pour l’islam (Coran et ÎadîÚ) et de certaines 
biographies exemplaires (manæqib). L’étude, soutenue 
par des exemples diversifiés, est plus particulièrement 
illustrée par deux documents emblématiques de chacun 
des courants étudiés, à savoir la Risæla ©uÚmæniyya d’al-
ÍæÌiÂ (m. 869) et sa réfutation dans Binæ’ al-maqæla d’Ibn 
™æwºs (m. 1275), ce dernier texte représentant le point 
focal autour duquel s’organise la démonstration. Entre ces 
deux écrits, que quatre siècles séparent, l’auteur cherche 
à reconstituer le parcours idéologique ayant conduit pro-
gressivement d’un proto-chiisme à la constitution d’une 
véritable doctrine, surtout par l’élaboration continue et 
pluridimensionnelle d’une représentation de plus en plus 
détaillée et de plus en plus idéalisée de la figure de ©Alî 
ibn Abî ™ælib, soutenue par la relecture des événements 
et l’interprétation des textes.

Le lecteur l’aura compris, les questions soulevées de 
manière parfois générale dans le corpus étudié par Asma 
Afsaruddin y sont, en réalité, le prélude à une question 
spécifique: celle de savoir si ©Alî ibn Abî ™ælib aurait dû 
être/était le successeur légitime et logique du prophète 
MuÌammad.

En raison de la diversité des supports choisis pour 
 montrer les processus d’élaboration de ces discours, 
 l’ouvrage peut retenir l’attention de lecteurs requis par 
différentes disciplines, telles que l’histoire (particulièrement 
l’histoire des mentalités et des idées), l’islamologie ou la 
littérature (particulièrement l’analyse du discours, des 
expansions interprétatives et de la construction de l’argu-
mentation). En effet, il s’agit de voir comment des données 
diverses sont transformées, par leur association et leur in-
terprétation, en discours construit, clos sur certains points; 
comment à partir d’un même matériau, il est  possible, 
par une rhétorique et une argumentation soigneusement 

 élaborées, d’aboutir à deux représentations distinctes, voire 
opposées, donnant naissance à deux idéologies.

Les chapitres présentent une organisation similaire: 
pour chaque thème abordé, une présentation générale est 
suivie par les positions spécifiques d’al-ÍæÌiÂ et d’Ibn ™æwºs
sur ce thème puis par les répercussions de leurs positions 
sur la littérature postérieure.

Le premier chapitre est consacré à examiner l’anté-
riorité comme forme de l’excellence, à voir comment la 
préséance (chronologique) devient précédance (morale 
et sociale). L’auteur traite ici de la manière dont le monde 
classique s’interroge sur la valeur ajoutée que confère, à 
ceux qu’elle qualifie, l’antériorité dans leur conversion à 
l’islam et dans leur engagement personnel au service de la 
nouvelle religion. Dès lors que la société arabo-musulmane 
classique admet que l’antériorité dans l’un de ces deux 
domaines, ou les deux, confère à celui qu’elle concerne un 
mérite supplémentaire, il devient nécessaire d’établir que 
le candidat, considéré comme le successeur légitime du 
Prophète au commandement des croyants, doit avoir un tel 
mérite. C’est en effet ce mérite qui justifie qu’il soit préféré 
à ses pairs, classé comme leur supérieur. Le corpus étudié 
pour dégager les composantes de cette interrogation est 
celui des manæqib al-∑aÌæba. L’auteur montre par quelques 
exemples comment on y décèle l’importance attribuée à 
des notions comme taqaddum fî al-fa∂l, manæqib, ma†ælib, 
sæbiqa, fa∂îla, etc. Les pages 54 à 58 illustrent la manière 
dont la littérature hagiographique va se transformer en 
terreau au service d’une argumentation en faveur d’Abº 
Bakr dans la Risæla ©UÚmæniyya, et en faveur de ©Alî dans le 
Binæ’ al-maqæla. L’intérêt réside bien moins dans le contenu 
général de ces deux discours (les choix auxquels ils abou-
tissent ne sauraient surprendre) que dans leur construction 
rhétorique. Celle-ci aboutit à faire apparaître ces choix, dans 
un cas comme dans l’autre, comme inéluctables; elle est 
remarquable, surtout quand les auteurs se livrent à l’exer-
cice périlleux d’établir la précellence de leur champion sans 
dénigrer celui qui est, à leurs yeux, son rival.

Le second chapitre traite, quant à lui, de l’antériorité 
de l’excellence, chacun des auteurs étudiés visant à éta-
blir que celui qui est, à ses yeux, le plus apte à être porté 
au commandement, l’est aussi parce qu’il a manifesté le 
premier, et de manière irréfutable, des vertus exemplaires, 
particulièrement la générosité, la sincérité, le courage au 
combat ou une sobriété confinant à la frugalité. L’excellence 
morale devient un critère social et politique. La piété appa-
raît dès lors comme l’un des piliers du commandement et 
de l’exercice du pouvoir (notamment, p. 110-111). 

Le troisième chapitre est consacré à l’épistémologie 
de l’excellence. Alors que les deux chapitres précédents 
comparaient des interprétations opposées d’un même 
matériau général, celui-ci traite d’une première différence 
structurelle entre les deux systèmes de référence, sunnite et 
chiite, à partir de l’étude de la place et de la fonction qu’ils 
octroient au ©ilm. Divers exemples illustrent ici la manière 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Afsaruddin Asma: Excellence & Precedence. Medieval Islamic Discourse on Legitimate Leadership, recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. LANGUE ET LITTÉRATURE1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 20 – 2004 2

dont, par des cercles s’élargissant, la notion de ©ilm en vient 
à couvrir des domaines divers, allant de la culture générale, 
à la connaissance approfondie de la langue arabe sacralisée, 
au charisme personnel… Il est à souligner que le titre choisi 
pour ce chapitre présente une part d’ambiguïté, car il peut, 
dans un premier temps, sembler annoncer au lecteur une 
étude épistémologique du concept d’excellence, plutôt que 
l’étude des savoirs ou du Savoir en tant que composante 
de l’excellence.

Dans le quatrième chapitre, l’auteur présente les 
points de vue concernant la proximité avec le Prophète 
comme l’une des composantes de l’excellence. Les notions 
abordées ici sont, logiquement aurait-on envie de dire, 
celles des liens du sang comparées ou opposées au statut 
de compagnon. Il y est question du regard des auteurs 
classiques sur des données comme qurb, Ìasab, nasab, 
ahl al-bayt, mabît, ÒuÌba… 

Les deux derniers chapitres se démarquent des 
précédents dans le sens où la matière première qui sert ici 
de support au raisonnement est représentée par les textes 
fondateurs de l’islam (ÎadîÚ et Coran). Non que ces textes ÎadîÚ et Coran). Non que ces textes ÎadîÚ
soient absents des chapitres précédents mais, ici, ils sont 
au centre du propos et de la construction du discours 
idéologique analysé. Les exergues choisis pour ces deux 
chapitres (empruntés pour la première à M. Foucault et pour 
la seconde à Hans Georg Gadamer) annoncent l’orientation 
méthodologique de la démonstration et soulignent l’un et 
l’autre que les textes n’existent vraiment que dans et par 
leurs interprétations. Cette réalité, que l’on aimerait supposer 
connue dans le domaine des sciences humaines en général, 
des études arabes en particulier, gagne à être rappelée. En 
prélude aux ÌadîÚ retenus et commentés par les auteurs ÌadîÚ retenus et commentés par les auteurs ÌadîÚ
étudiés, un rappel portant sur les qualités exigées des trans-
metteurs et leur fiabilité est proposé. Au long du chapitre 
cinq et surtout dans le suivant, le travail d’interprétation 
des défenseurs des thèses sunnites et chiites est mis en 
lumière et inscrit dans la chronologie.

Dans sa conclusion, outre la synthèse dans laquelle 
elle rappelle ses principales conclusions, Asma Afsaruddîn
s’interroge sur les raisons pour lesquelles les idées chiites 
ne se sont pas davantage diffusées pour gagner une large 
majorité de musulmans.

Après avoir présenté cet ouvrage, il me paraîtrait 
inopportun de me prononcer de manière catégorique sur 
son apport à des disciplines qui ne relèvent pas directement 
de ma compétence, telles que l’histoire ou l’islamologie. 
Toutefois, je me considère autorisée à affirmer que cette 
étude riche et plaisante à lire, malgré la complexité des 
questions traitées, présente une intéressante synthèse sur 
la construction progressive du discours du chiisme par 
opposition au discours du sunnisme; qu’elle est, à ce titre, 
utile pour le lecteur. On peut y voir les concepts s’étoffer 
progressivement, s’affirmer et s’affûter.

Je serai, par contre, tout à fait affirmative pour ce qui 
est de l’analyse du discours. Je soulignerai que l’ouvrage 

montre les étapes et les travaux du chantier intellectuel qui 
aboutit à l’élaboration d’une idéologie, par l’édification d’un 
discours organisé, qui finit par apparaître rétrospectivement 
comme un discours de tout temps constitué (comme tout 
discours de cette nature). Et, si l’approche adoptée (séparer 
les thèmes pour les suivre, en diachronie, dans leur trajec-
toire) s’explique sans peine, on aurait souhaité, peut-être 
dans une conclusion élargie ou même un chapitre supplé-
mentaire, un éclairage, fût-il rapide, sur la manière dont ils 
s’enchevêtrent simultanément en synchronie. Cela, qui est 
plus facile à concevoir qu’à réaliser, mériterait  cependant 
d’être envisagé, au moins pour les deux documents de 
référence, dans une publication complémentaire, d’un 
format plus réduit, un article peut-être.

Katia Zakharia
Université Lyon II

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 20 (2004) Afsaruddin Asma: Excellence & Precedence. Medieval Islamic Discourse on Legitimate Leadership, recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



