356 BULLETIN CRITIQUE

proportionnellement plus touchés par les diminutions de libertés et par les nationalisations, mais
I’opposition au régime s’appuie sur le mouvement islamiste.

La situation change au début des années 1970, quand le pouvoir cherche le soutien des isla-
mistes contre la gauche. Cela conduit & I’apparition de troubles communautaires. Pour le pou-
voir, la « religion » et la « défense de I’unité nationale » sont des instruments utilisés alternati-
vement contre les oppositions.

Dans les derniéres pages I’auteur change de propos et recherche une conciliation entre le mouve-
ment national (2 idéaux laics) et le mouvement religieux. Il oppose en fait Ie « venu de I’extérieur »
(wafid) et ’hérité (mawriit), qui sont les deux dimensions essentielles et souvent contradictoires
du mouvement national. C’est la question fondamentale pour la compréhension des problémes
contemporains.

Pour lui, cette conciliation est possible dans un projet de société islamique qui garantirait
une vraie égalité entre musulmans et non-musulmans grice a une utilisation raisonnable de
Vigtihad. Le Christianisme, contrairement & I’Islam, n’est pas lié a un régime juridique particulier
et peut donc s’accommoder d’une société islamique rénovée.

Cet ouvrage parait donc essentiel par I'importance de ses vues et la richesse de sa documen-
tation. Des questions comme les conflits internes de la communauté copte ou les projets de res-
tauration du califat et [’évolution d’al-Azhar sont traitées avec beaucoup de détails et de précision.
Certaines affirmations mériteraient d’étre discutées avec plus de recherches dans les sources de
I’époque (par exemple, 1’égyptianisation de I’Etat au XIX® siécle, le sionisme avant 1914). Les
analyses concernant les Fréres musulmans sont précises, fines et riches, ce qui change de beau-
coup d’écrits actuels. L’opposition du wafid et du mawriit est probablement I'une des clefs de
I’Egypte contemporaine. C’est actuellement I’un des thémes essentiels de discussion des intellec-
tuels égyptiens, en particulier dans I’évaluation du nassérisme. Il reste qu’il y a quand méme un
absent dans ce livre : la sensibilité copte. Il existe une idéologie proprement copte qui n’est pas
ici étudiée ni prise en compte. Le projet de société islamique rénovée proposé par l'auteur ne
pourrait étre crédible que si elle s’accompagnait dés son élaboration d’une participation de
PPautre communauté.

Henry LAURENS
(Université de Paris 1V)

Sami Awad ALDEEB ABU-SAHLIEH, Non-Musulmans en pays d’Islam (Cas de I’Egypte).
Fribourg (Suisse), Editions Universitaires, 1979. 15 X 22 cm., 405 p.

Qu’en est-il, aujourd’hui, du Statut légal des non-musulmans en pays d’Islam, pour reprendre
le titre de I’ccuvre magistrale d’Antoine Fattal (Beyrouth, Impr. Cath., 1958, 394 p.)? Le livre
d’Aldeeb Abu-Sahlieh entend bien faire un bilan de la situation juridique que connaissent aujour-
d’hui les Chrétiens en Egypte, dans le cadre plus large de ses recherches sur « le statut personnel
en droit international privé des pays arabes ». Seule, I’analyse détaillée du livre peut dire I’impor-
tance de la recherche ici entreprise et suggérer certaines perspectives pour des études ultérieures.

BCAI 2 (1985) S.A. Aldeeb Abu-Sahlieh: Non-Musulmans en pays d’lslam (cas de I'Egypte), recensé par M. Borrmans

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 357

Il y a d’abord une Etude historico-juridique qui vise & décrire la Transition des systémes confes-
sionnels aux systémes laiques : c’est la Partie I. L’A. y traite de La transition aux systémes laiques
en Europe (Sous-Partie I, pp. 5-36), de maniére trop rapide, générale et simplificatrice, et de La
transition au systéme laique en pays d’Islam (Sous-Partie II, pp. 37-96), a travers I’histoire et
dans les sociétés contemporaines. Cette partie correspond davantage & son projet. Aprés y avoir.
analysé le passage Du systéme tribal préislamique au systéme religieux islamique et présenté Le
statut juridique des non-musulmans (dimmi-s) dans la Cité islamique, il envisage cette transition
De I’Etat-religion & I’Etat-nation laique, & partir de I’exemple fourni par la Turquie moderne.
Aucune mention n’est alors faite des évolutions des Etats ba‘tistes, au Moyen-Orient, ou de la
Tunisie et de 1’Algérie, au Maghreb.

La piéce maitresse de Iouvrage consiste en une analyse détaillée de L’ordre juridique confes-
sionnel en Egypte et (de) son avenir : ¢’est la Partie II. L’A. y rappelle, avec pi¢ces a I’appui, le
Caractére confessionnel de Dordre juridique égyptien (Sous-Partie I, pp. 97-138). L’étude des
Courants idéologiques en Egypte, avant et aprés la révolution de 1952, et la description du Conflit
des systémes laique et confessionnel & partir du XIX* siécle, lui permettent de souligner combien
les Conflits internationaux et les Conflits internes n’ont pas manqué de se développer et de se
multiplier en un tel contexte : abolition des Capitulations (réformes de 1875 et Convention de
Montreux, de 1937), affirmation du principe de la territorialité par le Code Civil de 1949, adop-
tion de codes étrangers, adaptation du systéme islamique, suppression des tribunaux confes-
sionnels (1955), projets de Codes de Statut Personnel (1958). Force est bien de reconnaitre que
L atavisme (comme) retour au systéme islamigue a ses raisons socio-€conomiques et ses argu-
ments idéologiques, matériels et formels : I’Islam n’est-il pas la religion de I’Etat ? Tel est le
contexte « confessionnel » & tendance unilatérale (islamique) que Coptes, libres penseurs, et
musulmans modérés doivent bien admettre, méme s’ils le contestent plus ou moins.

Quel est alors I'Impact de la religion sur les conflits de lois et de juridictions (Sous-Partie II,
pp. 139-246)? Aprés avoir rappelé quel est le Domaine d’application des lois confessionnelles en
Egypte (Statut Personnel réduit au seul « droit familial »), ’A. traite des Conflits internes relatifs
a I’dpplication des lois non-islamiques (celles-ci n’étant applicables, en principe, que lorsque les
deux parties peuvent prétendre & I’ Appartenance & la méme communauté et a la méme confession
(milla et ta’ifa) et donc & UApplication de la Loi islamique, dans tous les auntres cas. De nom-
breuses pages sont alors consacrées, non sans raison, a la Clause de l'ordre public, qui joue
toujours en faveur du Droit islamique. Quelle est, par suite, I’Extension du systéme interne aux
conflits internationaux, au nom méme des deux principes précédemment rappelés? L’A. y analyse .
les régles habituellement suivies pour la solution des conflits de cet ordre, ce qui "améne & traiter
tout particuliérement du Conflit mobile résultant des Problemes posés par le changement de reli-
gion, étant sauf le cas du murtadd (toujours résolu par le principe islamique de la « mort civile ») :
occasion renouvelée de parler longuement du principe, plus ou moins respecté, du Respect de
la loi du contrat! Quelles sont alors les Issues de secours, se demande I’A.? Ce sont La fraude
a la loi et I’Abus de droit et la responsabilité civile. Au terme, I’A. évoque non sans intérét les
multiples Conflits de juridiction.

Qu’en est-il aujourd’hui encore de 'Impact de la religion sur la condition juridique (Sous-Partie
II, pp. 247-303)? Qu’il s’agisse du Droit public ou du Droit civil, PA. s’attache & démontrer

D2

BCAI 2 (1985) S.A. Aldeeb Abu-Sahlieh: Non-Musulmans en pays d’lslam (cas de I'Egypte), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

358 BULLETIN CRITIQUE

combien la « confessionnalité » engendre une foule de problémes plus ou moins discriminatoires,
par suite des confusions de principe (jus sanguinis, jus soli) et de I’affirmation constante que
«'Islam est la meilleure des religions ». La disparité de religion (iptildf al-din) engendre encore
trop de conséquences juridiques et sociologiques, estime I’A. au terme de son analyse.

11 a donc raison, « en guise de conclusion » (pp. 304-312), de s’interroger sur L avenir de !'ordre
Jjuridique égyptien a la lumiére des documents des Nations Unies. L’A. est, en effet, un chaud par-
tisan d’une laicisation du droit & la maniére occidentale — en vue, pense-t-il, de mieux garantir
les libertés fondamentales, y compris les libertés religieuses — mais il est bien obligé d’admettre
que le droit égyptien demeure profondément « confessionnel » ou méme le redevient davantage
a travers les multiples péripéties de sa modernisation ou de sa codification. Le probléme se pose
donc, plus que jamais, de savoir comment, demain, pourraient étre respectées toutes les libertés
auxquelles tout citoyen peut prétendre. L’A. propose en Annexes (pp. 313-355) des documents,
coptes et musulmans, qui sont fort utiles et témoignent a leur maniére. Les Notes (pp. 356-395)
sont nombreuses et détaillées. La Bibliographie (pp. 396-405) témoigne de I’ampleur des investi-
gations de I’A. tant parmi les sources européennes que parmi les publications en arabe.

Tel est le contenu d’un livre qui fera date dans I’histoire de la recherche socio-juridique en
pays d’Islam : on aimerait, en effet, que des monographies aussi précises et exhaustives soient
assurées pour de nombreux autres pays de tradition musulmane, tout comme on souhaiterait
que d’autres soient fournies sur la situation analogue des citoyens ou étrangers musulmans vivant
dans les divers pays d’Europe et d’Amérique. La richesse du livre ici présenté mériterait que la
2¢ édition garantisse une expression frangaise plus correcte, un texte impeccable quant & l’or-
thographe et & la translittération, et le recours & une méme et parfaite traduction frangaise du
Coran : ce sont les points, en effet, ol1 le lecteur constate plus d’une faiblesse! Ce faisant, il n’accé-
derait que plus volontiers a cette étude de la « confessionnalité » en Egypte, & travers les mille
implications culturelles, juridiques, idéologiques et politiques qu’elle suppose et ... développe.
Faudrait-il en conclure que I’évolution vers une société « plutdt laique » (vers laquelle les désirs
de I’A. semblent le porter) n’est pas forcément unilinéaire dans le cas de I’Egypte et qu’il y a
un « renouveau de la confessionnalité » (correspondant d’ailleurs & cette « re-traditionnalisation »
que notent nombre de sociologues arabo-musulmans)? Comme on le voit, la recherche d’Aldeeb
Abu-Sahlieh est d’actualité et il faut lui souhaiter bien des émules.

Maurice BORRMANS
(P.L.S.A.1., Rome)

Pessah SHINAR, Essai de bibliographie sélective et annotée sur I'Islam maghrébin contem-
porain, Maroc, Algérie, Tunisie, Libye (1830-1978). Paris, Editions du Centre Natio-
nal de la Recherche Scientifique, 1983. 24 x 15 cm., 506 p.

L’ouvrage de P. Shinar, professeur de Civilisation Musulmane & I’Université Hébraique de
Jérusalem, constitue pour ceux qui se consacrent & la recherche sur le Maghreb contemporain
un instrument de travail précieux et désormais nécessaire.

BCAI 2 (1985) S.A. Aldeeb Abu-Sahlieh: Non-Musulmans en pays d’lslam (cas de I'Egypte), recensé par M. Borrmans

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



