BULLETIN CRITIQUE 353

Ce livre est bien documenté et clair. I s’appuie sur de nombreuses sources archivistiques
égyptiennes. Il y a parfois quelques répétitions inutiles. 11 a le mérite de donner le rythme poli-
tique de cette période de 1’occupation anglaise. En derniére analyse, ce qui motive toujours le
Khédive, c’est la défense de son autorité et non la cause nationale. On peut regretter que son
action arabe et islamique soit négligée. N’y a-t-il pas dans la politique de conciliation & partir
de 1907 I’espérance d’obtenir le soutien anglais pour ses ambitions sur la Palestine et la Syrie?
Les sources diplomatiques frangaises et anglaises décrivent abondamment Paction de ses propa-
gandistes dans ces régions a partir de la révolution Jeune-Turque. Ces ambitions sont évidemment
contradictoires avec les objectifs égyptiens ou ottomans du mouvement national. Comme on le
sait, Kitchener préférera rompre les liens entre I’Egypte et la Grande Syrie et cherchera d’autres
relais dans le monde arabe. Cette question qui est importante n’existe peut-&tre pas dans les
sources utilisées et, de toute fagon, dépasse le théme précisément traité par le livre.

Henry LAURENS
(Université de Paris IV)

Tariq AL-BISRI, Al-Muslimiin wa-I-Agbdt fi itar al-fama‘at al-wataniyya. Beyrouth, 1982,
728 p. '

Ce livre riche et dense a pour auteur I’un des plus importants intellectuels égyptiens contem-
porains. En dehors de son ccuvre d’historien, il exerce actuellement d’importantes fonctions
officielles. C’est 1'une des personnalités les plus importantes de I’ancienne gauche nassérienne
proche de P’actuel mouvement islamique.

Cet ouvrage a été écrit 4 la suite de la guerre de 1967 : la cohésion nationale devenait 1’un
des enjeux des conflits de la région. La tension communautaire des années 1970 montrait [’im-
portance vitale de cette question.

Comme le titre I’indique il s’agit de I’analyse de la construction nationale égyptienne par le
mélange des deux communautés. I1 ne décrit pas 1’évolution autonome de celles-ci, mais il étudie
leurs rapports au mouvement national. Ce dernier concept est central dans la pensée politique
et historique égyptienne : il permet d’interpréter 1’évolution de ’expérience nationale en termes
dynamiques en dépit des contradictions internes comme celles opposant le modernisme laici-
sant et le mouvement islamiste.

Cette expérience nationale s’exprime a partir de 1805 par I’affirmation de 1’Etat qui, jusqu’en
1882, s’appuie sur I’armée. L’appel 4 des Egyptiens pour le recrutement militaire (1822) constitue
le début réel de I’égyptianisation de I’Etat. Les Egyptiens cessent d’étre un peuple conquis et
dominé. Les Coptes sont absents de I’armée, mais leur action s’élargit a ’ensemble de I’admi-
nistration civile. Or le service civil, comme le montrent les équivalences hiérarchiques, est du
méme ordre que le service militaire,

La progression des Coptes dans les différents services de 1I’Etat suit le rythme plus général
de I’égyptianisation. L’absence d’idéologie religieuse a I’époque de Muhammad “Ali en raison

BCAI 2 (1985) T. al-Bisri: Al-Muslimdn wal-Agbat fi itar al-gama‘at al-wataniyya, recensé par H. Laurens
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

354 BULLETIN CRITIQUE

de la lutte contre le suitan-calife permet la coopération entre les éléments musulmans, chrétiens
et occidentaux, distribués selon leurs compétences techniques. Les postes de responsabilité
politique sont réservés & des personnes liées directement au maitre de ’Egypte et généralement
originaires de sa famille ou de son entourage immédiat.

L’égyptianisation va de pair avec ’arabisation. En 1855, les Coptes entrent dans l’armée.
Sous Isma‘l, ils accédent aux fonctions judiciaires. Le statut de dimmi disparait donc progressi-
vement. La culture sociale est la méme pour les deux communautés. L ’Eglise copte est nationale :
elle refuse les propositions catholiques ou protestantes venues d’Occident. Bien plus, la concur-
rence des missions la pousse 4 participer activement a une modernisation proprement égyptienne.

Cette situation caractérise I’ensemble du XIXe® siécle. L unité nationale ne se trouvera menacée
que par la crise de 1908-1911. Les Coptes refusent la réintégration dans I’Empire Ottoman pré-
conisée par les nationalistes. L’assassinat de Butrus Gali, premier Copte & accéder a la prési-
dence du Conseil (en tant que chrétien il avait été précédé par Nibar), renforce la tension, bien
que 1’assassinat soit dfi & ses compromissions avec les Anglais. Le congrés copte d’Asyiit optera
finalement pour I’intégration nationale sur la base de 1’égalité pour tous et refusera le séparatisme.

C’est que les Coptes sont victimes des Anglais, qui préferent s’appuyer sur les Chrétiens
syriens non liés au pays. La défense des Coptes n’est pour les Anglais qu’un prétexte pour liqui-
der le régime international créé par les Capitulations. Ils envisagent de les supprimer pour les
remplacer par un systéme électoral & représentation communautaire (étrangers, Coptes, bédouins,
musulmans). Pour Cromer, le mouvement national n’est qu’un rassemblement islamique pro-
ottoman, il ne considére pas les Egyptiens comme formant une totalité. Les Coptes refuseront
le projet électoral communautaire & plusieurs reprises (1907, 1911, 1917). On retrouve cette
volonté anglaise dans les quatre réserves de 1922 limitant 1’indépendance égyptienne.

L’unité nationale se démontre dans la révolution de 1919. Le Wafd, son héritier, I’exprimera
et en sera le garant. La Constitution de 1923 refusera le communautarisme; la liberté religieuse
sera proclamée, mais ’Islam sera religion d’Etat (cependant la Grande-Bretagne a elle aussi
une religion d’Etat).

L’identification entre les Coptes et le Wafd va avoir pour conséquence 1’utilisation par les
adversaires du Wafd de P’argument islamique. Les députés coptes, essentiellement wafdistes,
représenteront 8 % 4 9 9 en moyenne des députés (en 1942, 10,5 %). La variation de la repré-
sentation copte est celle du Wafd, elle est donc en liaison avec la liberté des élections. L’ excep-
tion est 1950 ol il n’y a plus que 3 % de Coptes malgré la majorité wafdiste.

Cette représentation copte vient essentiellement du Caire et d’Alexandrie, avec ’adjonction
des zones rurales & peuplement copte important. Dans les campagnes les “asabiyya locales sont
plus importantes que les motivations politiques. De fagon générale, la représentation copte est
liée a la lutte des partis et non au confessionnalisme.

Le Wafd n’a gouverné que 83 mois sur 30 ans. Il a donc du mal & contréler I’Etat. La repré-
sentation ministérielle copte (deux ministres en moyenne) suit sur le plan qualitatif les rapports
entre le Wafd et le pouvoir.

Le Palais représente les auciens éléments ottomans égyptianisés. S’attacher a I’Islam, c’est
s’intégrer & ’Egypte et s’attaquer au Wafd. La démarche est politique et tactique. Ainsi Fu’ad
cherchera 3 se faire proclamer calife pour donner une base religieuse a la monarchie et s’opposer

BCAI 2 (1985) T. al-Bisri: Al-Muslimdn wal-Agbat fi itar al-gama‘at al-wataniyya, recensé par H. Laurens

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 355

a la démocratie. L’absence de consensus parmi les musulmans conduira a 1’échec de cette ten-
tative. De méme la royauté cherchera a s’appuyer sur al-Azhar contre le Wafd.

L’Eglise copte, elle, n’a jamais été un pouvoir d’Etat. Si elle participe a ’effort de moderni-
sation, c’est par une démarche autonome. L’auteur analyse longuement les Iuttes internes entre
clergé conservateur et laics modernisateurs au sein de la communauté copte. L’un des enjeux
essentiels étant la gestion des wagfs coptes. Les cléricaux recevront, a partir de 1922, ’appui
de la monarchie, les modernisateurs seront proches du Wafd. Le conflit durera prés d’un siécle.
C’est le régime nassérien qui, par [’abolition des tribunaux religieux et des waqfs, supprime les
enjeux, tandis qu’une nouvelle génération d’ecclésiastiques formés dans les écoles modernes
et devenus moines prennent le contrdle de I’Eglise.

Les années 1930 voient ’apparition d’un mouvement populaire en marge et en opposition
avec le Wafd. C’est d’abord le mouvement islamiste qui s’éveille, en réaction aux activités des
Missions étrangéres. C’est le premier mouvement 4 dépasser le cadre égyptien pour en appeler
4 un plus vaste. Il introduit une sensibilité nouvelle aux problémes de la Palestine, ressentie
d’abord comme étant islamique avant d’€tre arabe. Les Fréres musulmans vont aller plus loin
que le refus des Missions et du sionisme : ils vont exprimer de fagon moderne le désir de retour-
ner aux fondements de la religion : « I’igtihd@d des Fréres musulmans est composition avec le
réel en méme temps que retour aux fondements » (p. 482). Vers 1936-1937, le mouvement devient
une organisation politique : Ia revendication de I’islamisation de la société s’appuie sur la loi de
la majorité, mais cet argument ne va pas dans Ie sens de I'unanimité nécessaire de la communauté.

Le mouvement plus nationaliste égyptien de Misr al-Fatdt agit pour Paffirmation de la supé-
riorité égyptienne mais aussi celui du retour a I’Islam. Les Coptes se méfient de ce programme
symbolisé par le slogan « Diev, la Patrie, le Roi» et restent avec le Wafd, d’olt ’animosité du
mouvement envers eux.

Le mouvement communiste qui apparait dans les années quarante ignore la question des rap-
ports Coptes-Musulmans, son analyse ne se rapporte, en bonne orthodoxie marxiste, qu’aux
rapports de classe.

1942 est une date essentielle pour le Wafd; il cesse d’incarner 1’ensemble des forces nationales,
tandis qu’une partie des Coptes s’éloigne de lui avec Makram ‘Ubayd.

1’Egypte pro-ottomane s’est tenue & Pécart de la premiére phase de I’arabisme 3 fondement
syrien et hostile aux Turcs. Certes le sionisme est déja ressenti comme un danger : le projet de
colonisation juive en Ouganda est une menace pour I’Egypte en raison du chantage anglais sur
les sources du Nil. Le projet suivant d’installation dans le Sinai menace encore plus directement
Punité territoriale égyptienne.

La disparition du califat conduit & un retour sur ’identité égyptienne. Les Fréres musulmans
parlant au nom de I’Islam réintroduisent le probléme du sionisme. Le Wafd s’oppose & la
constitution d’un Etat juif aux frontiéres de I’Egypte et s’oriente progressivement vers 1'idée
arabe. Les trois courants (égyptianisme, islamisme, arabisme) sont donc amenés & s’opposer
au sionisme. La défaite de Palestine (1948-1949) renforce le sentiment arabe et crée le probléme
de I’approvisionnement en armes.

Le Palais était hostile 4 I’entrée des Coptes dans ’'armée. Il n’y a qu’un seul Copte parmi les
Officiers libres qui constituent le nouvel élément dirigeant, De fagon générale, les Coptes sont

BCAI 2 (1985) T. al-Bisri: Al-Muslimdn wal-Agbat fi itar al-gama‘at al-wataniyya, recensé par H. Laurens
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

356 BULLETIN CRITIQUE

proportionnellement plus touchés par les diminutions de libertés et par les nationalisations, mais
I’opposition au régime s’appuie sur le mouvement islamiste.

La situation change au début des années 1970, quand le pouvoir cherche le soutien des isla-
mistes contre la gauche. Cela conduit & I’apparition de troubles communautaires. Pour le pou-
voir, la « religion » et la « défense de I’unité nationale » sont des instruments utilisés alternati-
vement contre les oppositions.

Dans les derniéres pages I’auteur change de propos et recherche une conciliation entre le mouve-
ment national (2 idéaux laics) et le mouvement religieux. Il oppose en fait Ie « venu de I’extérieur »
(wafid) et ’hérité (mawriit), qui sont les deux dimensions essentielles et souvent contradictoires
du mouvement national. C’est la question fondamentale pour la compréhension des problémes
contemporains.

Pour lui, cette conciliation est possible dans un projet de société islamique qui garantirait
une vraie égalité entre musulmans et non-musulmans grice a une utilisation raisonnable de
Vigtihad. Le Christianisme, contrairement & I’Islam, n’est pas lié a un régime juridique particulier
et peut donc s’accommoder d’une société islamique rénovée.

Cet ouvrage parait donc essentiel par I'importance de ses vues et la richesse de sa documen-
tation. Des questions comme les conflits internes de la communauté copte ou les projets de res-
tauration du califat et [’évolution d’al-Azhar sont traitées avec beaucoup de détails et de précision.
Certaines affirmations mériteraient d’étre discutées avec plus de recherches dans les sources de
I’époque (par exemple, 1’égyptianisation de I’Etat au XIX® siécle, le sionisme avant 1914). Les
analyses concernant les Fréres musulmans sont précises, fines et riches, ce qui change de beau-
coup d’écrits actuels. L’opposition du wafid et du mawriit est probablement I'une des clefs de
I’Egypte contemporaine. C’est actuellement I’un des thémes essentiels de discussion des intellec-
tuels égyptiens, en particulier dans I’évaluation du nassérisme. Il reste qu’il y a quand méme un
absent dans ce livre : la sensibilité copte. Il existe une idéologie proprement copte qui n’est pas
ici étudiée ni prise en compte. Le projet de société islamique rénovée proposé par l'auteur ne
pourrait étre crédible que si elle s’accompagnait dés son élaboration d’une participation de
PPautre communauté.

Henry LAURENS
(Université de Paris 1V)

Sami Awad ALDEEB ABU-SAHLIEH, Non-Musulmans en pays d’Islam (Cas de I’Egypte).
Fribourg (Suisse), Editions Universitaires, 1979. 15 X 22 cm., 405 p.

Qu’en est-il, aujourd’hui, du Statut légal des non-musulmans en pays d’Islam, pour reprendre
le titre de I’ccuvre magistrale d’Antoine Fattal (Beyrouth, Impr. Cath., 1958, 394 p.)? Le livre
d’Aldeeb Abu-Sahlieh entend bien faire un bilan de la situation juridique que connaissent aujour-
d’hui les Chrétiens en Egypte, dans le cadre plus large de ses recherches sur « le statut personnel
en droit international privé des pays arabes ». Seule, I’analyse détaillée du livre peut dire I’impor-
tance de la recherche ici entreprise et suggérer certaines perspectives pour des études ultérieures.

BCAI 2 (1985) T. al-Bisri: Al-Muslimdn wal-Agbat fi itar al-gama‘at al-wataniyya, recensé par H. Laurens

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



