348 BULLETIN CRITIQUE

extension et son importance, et de le relativiser. Les propos généraux explicites de ’auteur, ce
sont d’abord, quant aux personnages étudiés, une trés courte esquisse typologique, la notation
de la coexistence des qualités pratiques et proprement intellectuelles & c6té de la veine mystique,
celle aussi de Dinitiative intellectuelle chez plusieurs (visible dans le traitement du théme de la
higra et dans le choix de ’igtikad). Ce sont ensuite les invitations a étudier plus & fond, dans
I’ensemble de I’histoire africaine du siécle, deux thémes que ces études déja mettent en lumiére :
le mahdisme, les espoirs ou les actes d’un panislamisme branché sur Istanbul. Ce sont enfin le '
réle des groupes confrériques comme soubassement des mouvements politiques et sociaux du
temps et comme lieu d’une forte prise de conscience dans I’histoire globale de la période qui va
de la fin du XVIII® s, au début du XX° s.

Henri Moniot
(Université de Paris VII)

August H. Nmvmtz, Islam and Politics in East Africa. The Sufi Order in Tanzania. Minnea-
polis, University of Minnesota Press, 1980. 234 p.

Pourquoi et comment une institution religieuse islamique, telle que la confrérie soufie (tariqa),
a pu jouer, dans I’Afrique orientale du début du XX° siécle, un réle politique important et
constituer ainsi un facteur de changement, tel est le propos de A.H. Nimtz dans cette étude de
sciences politiques. Les deux premiéres parties portent sur la communauté sunnite dans ’en-
semble de I’Afrique orientale; la troisiéme est une étude de cas, celui de la Qadiriyya 4 Bagamoyo
en Tanzanie, dont ’analyse reprend & I’échelon local la démarche déja utilisée en I et II. Ce plan
gigogne se justifie par le souci de I’A. « d’expliquer plutdt que de décrire », de confirmer, a ’aide
d’un appareil théorique emprunté aux sciences politiques, des hypothéses formulées A partir d’un
corpus de données recueilli au Kenya et surtout en Tanzanie entre 1969 et 1978.

Ces hypothéses sont au nombre de trois : 1°) L’importance politique de I’Islam, et plus spé-
cialement de I'institution confrérique, a son origine dans les « clivages sociaux » qui existent
au sein de la société étudiée; 2°) Le fait que les « clivages sociaux » de cette société se reflétent
dans la sphére religieuse explique que la fariga joue un rdle politique; 3°) Les « clivages sociaux »
ne rendent compte que partiellement des comportements politiques, ceux-ci ne peuvent étre
véritablement compris qu’en faisant intervenir les intéréts individuels qui s’opposent & 1’inté-
rieur méme des « clivages ».

Pour tester ces hypothéses, I’A. combine dans son analyse la théorie des conflits de groupes
de R. Dahrendorf (Class and Class conflict in Industrial Society, 1959) et le modéle micro-analytique
élaboré par R. Salisbury (« An Exchange Theory of Interest Groups », Midwest Journal of Pol-
itical Science, 1969) qui fait intervenir les intéréts individuels et propose une théorie du leader-
ship de groupe. La mise en ceuvre de cet appareil théorique exige au préalable d’explorer le rdle
de la confrérie dans ce que Dahrendorf appelle le « changement structurel ». Pour ce faire,
A.H. Nimtz procéde & une étude historique bien documentée, mais dont ’objet est de lui four-
nir une base de travail plutét que d’apporter des connaissances nouvelles. L’utilisation combinée

BCAI 2 (1985) A.H. Nimtz: Islam and Politics in East Africa, The Sufi Orders in Tanzania, recensé par N. Grandin

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 349

des deux modéles implique, par ailleurs, de faire passer [’analyse du niveau le plus large, la commu-
nauté sunnite telle qu’elle se présente 4 différentes échelles : Afrique orientale, Tanzanie, Baga-
moyo, au niveau le plus étroit, I'individu qui appartient a cette communauté. La période
sur laquelle porte ce travail va des deux derniéres décennies du XIX® siécle jusqu’en 1973 et
passe ainsi de I’ére précoloniale aux «changements structurels» intervenus aprés 1’indépen-
dance.

Dans la premiére partie de ’ouvrage, A.H. Nimtz rappelle briévement comment 1’Islam a
été introduit en Afrique orientale et quelles ont été les différentes vagues d’immigrants arabes
ou d’origine persane comme les Sirazi, qui ont constitué avec les populations africaines du litto-
ral la société Swahili, musulmane sunnite, porteuse d’une culture d’orientation arabe mais en
méme temps profondément bantoue, s’exprimant dans une langue de structure bantoue mais
de vocabulaire essentiellement arabe. Jusqu’au XIXe® siécle, I'islamisation ne dépassa guére les
agglomérations cotiéres. Par la suite, avec le développement de la traite et le commerce de I’ivoire,
I'islam pénétra parmi les populations africaines de I'intérieur et son extension parmi celles-ci,
notamment au Tanganyika, fut favorisée par la colonisation européenne. L’A. montre comment,
au cours de ce procés historique, des «clivages sociaux» tels ceux opposant entre eux
groupes raciaux ou ethniques, hommes libres et esclaves, riches et pauvres, se sont constitués
au sein de la communauté sunnite (et se sont reflétés dans la hiérarchie religicuse), mais
qu’en derniére analyse, ces trois «clivages» se rameénent au seul «clivage» fondamental
noirs/blancs.

A.H. Nimtz se tourne ensuite vers 1’étude des confréries dans la région, selon la méme démarche
que précédemment. Il en fait un rapide inventaire — sont représentées la Qadiriyya, la Sadiliyya,
la “Askariyya, la Ahmadiyya-Idrisiyya-Dandarawiyya et d’autres moins répandues comme la
‘Alawiyya et la Rifd‘iyya —, retrace I’histoire de leur implantation au XIX® siecle, en particu-
lier en Tanzanie, et rappelle leur role dans ’islamisation. Mais c’est sur la plus importante d’entre
elles, la Qadiriyya, que I’A. fixe son attention et, & travers une étude de son réle politique, il
montre comment cette confréric en Afrique orientale a épousé et non réduit les « clivages
sociaux » au cours de la premiére moiti€é du XX siécle, contestant ainsi la thése qui fait de la
tariga un agent d’intégration sociale. La troisiéme partie, sous le titre « Islam and Politics in
Bagamoyo » est consacrée & I’implantation locale de la Qadiriyya & Bagamoyo. A.H. Nimtz y
montre comment cette confrérie, sous les leaderships successifs du fondateur, le Saykz Ramiya,
un ancien esclave africain, puis en 1931 aprés la mort de celui-ci, de son fils le Says Muhammad,
est devenue une « organisation de masse ». Pour expliquer ce succéds, I’A., fidéle & ses options
théoriques, analyse le développement de cette branche locale Qadiri sous le seul aspect d’une
formation sociale fondée sur I’échange de profits entre les membres et le leadership, et le Sayh
comme un entrepreneur investissant son capital, celui-ci étant constitué de ses richesses maté-
rielles, de son érudition religicuse et de sa baraka. Dans cette analyse qui se veut strictement
science politique, I’A. laisse la dimension religieuse & peu prés complétement hors de son champ
de recherche. L’islam est absent de cette étude sur ’islam, et cela limite considérablement I’inté-
rét d’un travail pourtant bien documenté et qui propose, sur plus d’un point, des analyses
partielles intéressantes. Les événements de ces dernicres années dans le monde musulman ont
en effet montré que méme une approche exclusivement politologique des mouvements et

BCAI 2 (1985) A.H. Nimtz: Islam and Politics in East Africa, The Sufi Orders in Tanzania, recensé par N. Grandin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

350 BULLETIN CRITIQUE

institutions islamiques ne peut négliger la dimension religieuse sans s’exposer A réduire
dangereusement une réalité complexe.

Nicole GRANDIN
(E.H.E.S.S., Paris)

Galiil YAuyA, Misr al-hadita. Alexandrie, s.d. 640 p.

Cet ouvrage se présente comme le tome premier d’une histoire générale de I’Egypte depuis
la conquéte ottomane. Il périodise cette histoire selon des critéres socio-économiques : de 1517
a 1805 la période féodale, de 1805 & 1850 un capitalisme d’Etat, de 1850 & 1952 un capitalisme
foncier constitué au profit des membres de ’appareil d’Etat de la période précédente, la terre
remplagant le service de I’Etat comme source de puissance. Dans cette derniére période, le capital
étranger s’impose, tandis qu’au XX* sieécle apparait un capitalisme national. La conception de
la synthése est donc sociale et économique, bien qu’une grande part de 1’étude soit consacrée a
I’histoire proprement événementielle.

L’objet de ce volume est la premiére période. Les Grandes Découvertes et I’entrée des Portu-
gais dans 1’Océan Indien ruinent le commerce arabe et font de la terre la principale source de
revenus. Le déclin économique favorise la conquéte ottomane. Cette conquéte est ici décrite
en citant abondamment les sources d’époque, et en particulier Ibn Iyas. L’auteur fait ensuite
un tableau utile du systéme ottoman en Egypte, avec I’évolution des institutions. Pour lui, on
peut parler de systéme féodal ; les groupes dominants constituent une véritable aristocratie,
avec le correctif important que, contrairement au modéle européen, il n’y a pas d’hérédité dans
les fonctions et que 1’exploitation de la population est fiscale et non domaniale. Evidemment,
les médiévistes européens refuseraient une telle assimilation, mais il est important de noter que,
4 l’inverse de la tferminologie politique nassérienne, le terme de féodalisme n’est pas attribué
au systéme économique rural qui se comnstitue 4 la fin du XIX® siécle. '

Cette période voit un déclin économique et culturel marqué, en raison de l’exploitation et
du manque de vision économique des dominateurs étrangers. Mais elle est aussi caractérisée
par une intense atmosphére islamique : 1’Etat fait appliquer la Sari*a, on construit de nombreuses
mosquées, on multiplie les mawlid, les confréries soufies deviennent de plus en plus importantes.
La solidarité islamique est agissante et rapproche dominants et dominés.

Cette vision synthétique des problémes constitue le premier tiers de Iouvrage. La suite est
consacrée 4 I’histoire événementielle & partir du début du XVIII® siecle, un bon tiers de I’ceuvre
porte sur les trois années de I’Expédition d’Egypte. Il s’agit en fait d’étudier la fin de la domi-
nation étrangére et la naissance du mouvement national.

Dans un premier moment, le pouvoir du wili ottoman devient purement no'minal, ce qui
conduit & un déréglement du systéme politique caractérisé par une épuisante lutte pour le pouvoir.
Le second moment est la tentative de restauration du sultanat mamliik par “Ali Bey. Son échec
est dii justement 2 la lutte permanente pour le pouvoir inhérente au systéme, et & la force de la
solidarité islamique qui ne peut tolérer une véritable rébellion contre le sultan-calife appuyé

BCAI 2 (1985) A.H. Nimtz: Islam and Politics in East Africa, The Sufi Orders in Tanzania, recensé par N. Grandin

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



