BULLETIN CRITIQUE 347

musulmans ont parfois invoqué Dieu par des noms indiens (33), et qﬁe plusieurs penseurs, méme
rigides, n’ont pas dénié & certains hindous une connaissance vraie de Dieu (53 : Gisli-diraz;
161 : Mazhar Géngénén ; 233 : Abl 1-Kalim Azad). Bien entendu, P’attitude & cet égard est
trés liée a une option intérieure vis-a-vis de I'Inde en tant que telle. Certains musulmans se
sentent et se disent profondément Indiens (Azad al-Bilgrami, 166; Abii I-Kalam Azad, 235;
“Ubayd Allah Sindhi, 236). D’autres, comme Sah Wali Allah, exaltent la suprématie des Arabes
et ne veulent étre que des leurs (157; cf. 148 et I'Index, 285). Tant que ne seront dénoués de tels
nceuds d’exclusivismes religieux, culturels et nationaux, le sous-continent indien tout entier ne
connaltra vraiment ni la liberté, ni la paix, car elles viennent du cceur.

Guy MONNOT
(E.P.H.E., Paris)

Bradford G. MARTIN, Muslim Brotherhoods in Nineteenth-Century Africa. Cambridge,
Londres, New York, Melbourne, Cambridge University Press (African Studies
Series, 18), 1976. In-8°, 267 p.

Le titre de ce bon livre est allusif; il en signale Pinspiration premiére plutdt que, littéralement,
le contenu. L’auteur propose, en fait, huit biographies de Sayhs africains du XIX® siécle, dont
il observe la trajectoire historique, tout le profil moral et intellectuel au-dela méme de leur inves-
tissement mystique, toute 1’ceuvre politique, militaire et sociale aussi bien que I’assise et P’activité
proprement confrériques. Défilent ainsi Usman dan Fodio (Soudan central, tournant des XVIII®
et XIX¢ s.), ‘Abd al-Qadir (Algérie, deuxiéme quart du XIX® s.), al-Hagg ‘Umar (Afrique occi-
dentale, milieu de XIX¢ s.), Muhammad ‘Ali al-Saniisi (Libye et Sahara, premiére moitié du
XIXe s.), Ma’ al-"Aynayn (Mauritanie, fin XIX® - début XX* s.), deux Sayhs représentatifs de
’Afrique de I’Est (méme époque), Uways (Zanzibar et rive continentale) et Ma'rif (Comores),
enfin Muhammad “Abdullah Hasan (Somalie, méme époque). Pour chacun, B.G. Martin a composé
un développement dense, directement nourri aux sources, mettant en valeur P’ceuvre écrite du
personnage, & jour au moment de la parution de Iouvrage. Et c’est un intérét supplémentaire de
pouvoir lire d’affilée, sous la plume d’un méme auteur familier de I’historiographie africaniste
actuelle, ces biographies semblablement calibrées et gouvernées, alors que la place historique
de leur héros, leur poids de bibliographie académique et 1’origine de ces bibliographies sont fort
différents.

Les apports généraux du livre sont plus limités, ou sont implicites. L’auteur énonce, en préface
et en introduction, un trés petit nombre de réflexions communes, puis propose en somme au
lecteur, 2 sa suite, la pratique d’une sorte de « comparatisme flottant» — comme on parle de
« ’attention flottante » du psychanalyste. Ce comparatisme avoué ou virtuel déborde d’ailleurs
le seul fait confrérique et, méme dans ce cadre, il est moins I’occasion de passer la revue des
confréries ou de leurs traits communs que celle de mesurer au contraire le mode et le poids variables
du fait confrérique dans Ihistoire africaine du XIX® s. et donc, tout a la fois, d’y constater son

51

BCAI 2 (1985) B.G. Martin: Muslim Brotherhoods in Nineteenth-Century Africa, recensé par H. Moniot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

348 BULLETIN CRITIQUE

extension et son importance, et de le relativiser. Les propos généraux explicites de ’auteur, ce
sont d’abord, quant aux personnages étudiés, une trés courte esquisse typologique, la notation
de la coexistence des qualités pratiques et proprement intellectuelles & c6té de la veine mystique,
celle aussi de Dinitiative intellectuelle chez plusieurs (visible dans le traitement du théme de la
higra et dans le choix de ’igtikad). Ce sont ensuite les invitations a étudier plus & fond, dans
I’ensemble de I’histoire africaine du siécle, deux thémes que ces études déja mettent en lumiére :
le mahdisme, les espoirs ou les actes d’un panislamisme branché sur Istanbul. Ce sont enfin le '
réle des groupes confrériques comme soubassement des mouvements politiques et sociaux du
temps et comme lieu d’une forte prise de conscience dans I’histoire globale de la période qui va
de la fin du XVIII® s, au début du XX° s.

Henri Moniot
(Université de Paris VII)

August H. Nmvmtz, Islam and Politics in East Africa. The Sufi Order in Tanzania. Minnea-
polis, University of Minnesota Press, 1980. 234 p.

Pourquoi et comment une institution religieuse islamique, telle que la confrérie soufie (tariqa),
a pu jouer, dans I’Afrique orientale du début du XX° siécle, un réle politique important et
constituer ainsi un facteur de changement, tel est le propos de A.H. Nimtz dans cette étude de
sciences politiques. Les deux premiéres parties portent sur la communauté sunnite dans ’en-
semble de I’Afrique orientale; la troisiéme est une étude de cas, celui de la Qadiriyya 4 Bagamoyo
en Tanzanie, dont ’analyse reprend & I’échelon local la démarche déja utilisée en I et II. Ce plan
gigogne se justifie par le souci de I’A. « d’expliquer plutdt que de décrire », de confirmer, a ’aide
d’un appareil théorique emprunté aux sciences politiques, des hypothéses formulées A partir d’un
corpus de données recueilli au Kenya et surtout en Tanzanie entre 1969 et 1978.

Ces hypothéses sont au nombre de trois : 1°) L’importance politique de I’Islam, et plus spé-
cialement de I'institution confrérique, a son origine dans les « clivages sociaux » qui existent
au sein de la société étudiée; 2°) Le fait que les « clivages sociaux » de cette société se reflétent
dans la sphére religieuse explique que la fariga joue un rdle politique; 3°) Les « clivages sociaux »
ne rendent compte que partiellement des comportements politiques, ceux-ci ne peuvent étre
véritablement compris qu’en faisant intervenir les intéréts individuels qui s’opposent & 1’inté-
rieur méme des « clivages ».

Pour tester ces hypothéses, I’A. combine dans son analyse la théorie des conflits de groupes
de R. Dahrendorf (Class and Class conflict in Industrial Society, 1959) et le modéle micro-analytique
élaboré par R. Salisbury (« An Exchange Theory of Interest Groups », Midwest Journal of Pol-
itical Science, 1969) qui fait intervenir les intéréts individuels et propose une théorie du leader-
ship de groupe. La mise en ceuvre de cet appareil théorique exige au préalable d’explorer le rdle
de la confrérie dans ce que Dahrendorf appelle le « changement structurel ». Pour ce faire,
A.H. Nimtz procéde & une étude historique bien documentée, mais dont ’objet est de lui four-
nir une base de travail plutét que d’apporter des connaissances nouvelles. L’utilisation combinée

BCAI 2 (1985) B.G. Martin: Muslim Brotherhoods in Nineteenth-Century Africa, recensé par H. Moniot

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



