BULLETIN CRITIQUE 329

Dachraoui, a I'enseignement d’une doctrine simplifiée et modérée » (p. 410). Par contre, les
buts politiques d’al-Mu‘izz et sa conception ambitieuse de ’imamat I’incitérent, au contraire
d’al-Mahdi, « & exagérer son propre rang religieux jusqu’au culte de la personnalité» (pp. 410,
413). Cela, selon moi, contredit la thése d’une doctrine « simplifiée et modérée », & moins d’ad-
mettre que cette deuxiéme phase aurait été suivie d’une troisiéme. La thése de Madelung 2 ce
propos me parait absolument arbitraire, et les faits de I’histoire des Qarmates que Dachraoui
interpréte en se basant sur elle présentent des contradictions, qui disparaissent si I’on admet
que les Qarmates se sont séparés des sectes de Mubarakiyya et d’une fagon générale du mouve-
ment pro-fatimide au plus tard en 874. Ce qui frappe, c’est I’indifférence ou I’hostilité des Qar-
mates a I’égard des Fatimides, dont ils se sont posés en rivaux. Les avances des Abbassides ont
trouvé aupres d’eux beaucoup plus de succés que celles des Fatimides. Ce qui me parait vrai-
semblable, c’est que les Fatimides se sont efforcés de rallier toutes les sectes ismailiennes ou
apparentées; ils ont sans doute fait dans ce sens de fréquents et vains efforts en direction des
Qarmates, ce qui permettrait d’admettre quelques concessions sur le plan doctrinal, mais aussi
des interventions clandestines dans la communauté qarmate du Bahrayn « a D’instigation des»
califes fatimides. Mais ce probléme est ici un peu accessoire.

Le livre de Dachraoui aboutit & une réhabilitation justifiée de 1’ceuvre fatimide en Ifriqiya.
11 s’éléve contre I'idée d’un « divorce entre la Berbérie et les Fatimides » et d’une « faillite » de
leur régime (p. 428). Il a montré que celui-ci trouva un modus vivendi avec les juristes malikites
et que les hanafites s’en sont méme fort bien accommodés. Ce fut un « moment exceptionnel »
dans Ihistoire de la Berbérie. transformée par ce califat destiné théoriquement a s’étendre au
monde entier.

Dachraoui reprendra, dit-il, dans une étude ultérieure ’analyse du bouleversement social
et culturel provoqué par ’application de la doctrine ismailienne. Un tel livre sera le bienvenu.
Mais on peut assurer ’auteur que, comme il le souhaitait, il a ouvert « une large bréche de
lumiére » dans les « ténébres » de P’histoire médiévale de la Berbérie.

Yves MARQUET
(Paris)

Mohamed TALBI, Etudes d’histoire ifrigiyenne et de civilisation musulmane médiévale. Tunis,
Faculté des lettres et sciences humaines, 1982. 435 p. texte francais 4 213 p. texte
arabe.

L’importance qu’avait acquise 1'Ifrigiya, la future Tunisie actuelle, en inaugurant 1’ére musul-
mane en Afrique du Nord, n’a pas toujours été reconnue par les spécialistes. Pourtant, les événe-
ments politiques et sociaux qui se sont déroulés en Ifrigiya pendant les premiers siécles de son
histoire médiévale, VIII®-XI® si¢cles, tout comme les mouvements religieux et les courants
intellectuels qui les ont accompagnés, ont souvent dépassé le cadre d’une simple histoire locale.
Premiére région maghrébine a étre absorbée politiquement par ’empire arabo-musulman et

49

BCAI 2 (1985) M. Talbi: Etudes d’histoire ifrigiyenne et de civilisation musulmane médiévale, recensé par M. Shatzmiller
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

330 BULLETIN CRITIQUE

submergée dans sa culture, I'Ifriqiya devient une téte de pont militaire vers 1’Occident, et sa
capitale Kairouan, foyer des jurisconsultes, joue un réle important dans la diffusion de sa
propre variété de Malikisme vers I’Afrique et I’Espagne. Société récemment constituée, destinée
a étre la premicre 4 connaitre le douloureux processus de ’islamisation et de I’acculturation des
Berbéres, 'Ifrigiya a été secouée plusieurs fois par une agitation sociale profonde dont les
échos se sont répandus dans le Maghreb tout entier. Cette agitation n’a pourtant pas géné une -
expansion économique, voire commerciale, d’une grande envergure. Bénéficiant d’une documen-
tation considérable, m&me si elle est en partie postérieure aux événements en question, on ne
s’étonnera pas que [’histoire médiévale de I'Ifrigiya ait été largement servie par rapport aux
autres régions maghrébines.

C’est a la premiére période orageuse de I’histoire médiévale de son pays que le Professeur
tunisien Mohamed Talbi a consacré ses activités de recherche durant une carriére qui s’étale
sur une trentaine d’années. Inaugurées par ’apparition de sa thése sur I’émirat aglabide (Paris,
1966), ses recherches ont été poursuivies par de nombreux articles, publiés dans des revues, des
ouvrages collectifs, des comptes rendus et des colloques, que nous trouvons aujourd’hui réunis
dans un seul volume, publié par les soins de la Faculté des Lettres de 1’Université de Tunis.

Les articles groupés ici, quinze en francais et quatre en arabe, sont, & quelques exceptions
prés, connus et utilisés par les spécialistes intéressés par les questions qu’ils traitent. Ils gravitent
tous autour de la probiématique de base que constituent les grands événements historiques de
I’époque : P’acculturation des Berbéres, la diffusion du Malikisme, la pénétration des grands
thémes théologiques de 1’Orient, les divers phénoménes économiques de la région, tels le crédit
bancaire, la vente en courtage et le systéme agricole. Trois articles sont consacrés a ’étude tex-
tuelle de divers fragments historiques et aspects historiographiques, tirés d’Ibn al-"Abbir, Ibn
‘Idari et Ibn al-Raqiq, dont Mohamed Talbi nie avec véhémence la paternité pour ’ouvrage
publi¢ par al-Mungi al-Ka'bi (Ta'rih Ifrigiva wa-1-Magrib li-I-Ragiq al-Qayrawani, Tunis, 1968).
L’auteur a ajouté un seul article inédit, intitulé « La conversion des berbéres au Harigisme
ibadito-sufrite et la nouvelle carte politique du Maghreb au II¢/VIII® siécle », décrivant 1’in-
filtration des missionnaires hirifites dans le pays et le recrutement des éléments berbéres.
Deux articles traitent de 1’époque plus tardive des Hafsides, dont un dans la partie arabe.

Le grand mérite d’un tel recueil est bien évident : il réunit des études représentant un ensemble
cohérent du point de vue thématique, chronologique et des sources, dont le traitement atteste
continuité et développement. Il facilite ’accés a ces études et les place a la portée de la main.
Un tel volume met également en relief la contribution de Mohammed Talbi a 1’étude de ’histoire
ifrigiyenne et a sa civilisation médiévale, contribution qui dérive tout d’abord de I’usage qu’il
fait des ouvrages de droit, non seulement pour des questions proprement juridiques, mais égale-
ment comme sources de ’histoire économique ou militaire. Bien au fait des dangers que pré-
sentent les ouvrages juridiques, dangers connus de tous les nsagers de ces sources, I’auteur les
utilise avec les précautions nécessaires. Une deuxiéme contribution est constituée par le travail
effectué par I"auteur dans les archives tunisiennes, ol il a pu découvrir et exploiter plusieurs
textes historiques et juridiques inconnus ou mal connus jusqu’a maintenant. Une preuve sup-
plémentaire, si besoin est, du fait que les bibliothéques et archives privées et publiques du Maghreb
ne sont pas exploitées a fond et que de nouveaux manuscrits s’ajoutent continuellement aux

BCAI 2 (1985) M. Talbi: Etudes d’histoire ifrigiyenne et de civilisation musulmane médiévale, recensé par M. Shatzmiller

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 331

vieux fonds, le travail lent de catalogage ne rattrapant que difficilement cette évolution (voir a
ce sujet mon compte rendu des catalogues récents de la Bibliothéque Royale de Rabat, dans
Journal of the American Oriental Society).
Maya SHATZMILLER
(Université de Toronto)

Maya SHATZMILLER, L *historiographie mérinide. Ibn Khaldin et ses contemporains. Leiden,
Brill, 1982. In-4°, 163 p.

11 s’agit avant tout d’un ouvrage trés documenté, & travers lequel le lecteur trouvera réfé-
rence 2 tout ce qui était accessible en 1982, date de sa parution, sur ’histoire du Maghreb occi-
dental et de ’Espagne musulmane au 14° siécle, sources arabes, traductions et études en langues
arabe et européennes. Le titre annonce la volonté de ’auteur de re-situer Ibn Haldiin parmi
ses contemporains historiens et de donner a son ceuvre une plus juste place dans Phistoriogra-
phie mérinide.

L’auteur présente tout d’abord les sources de I’époque mérinide avec méthode et clarté. La
Dahira, chronique anonyme datant du début du 14° siécle, et qui gagnerait en effet & une seconde
publication avec apparat critique, fournit des extraits de plusieurs sources perdues, textes poé-
tiques d’Ibn al-Murahhal par exemple, et fragments de chroniques écrites, pour leur part, « dés
que les événements prennent Pallure de grandes épopées, avec les batailles mérinides en Anda-
lousie et la guerre sainte » (un détail : ’auteur affirme que la prose rend mieux compte de ces
grandes épopées, on ne voit pas & 1’évidence pourquoi). Le Rawd al-girtas, dont I’auteur est
peut-&tre Ibn Abi Zar", se rapproche en plusieurs points de la Dahira. Le Kitdb zahrat al-ds fi
bind’ madinat Fas de Gazna’i, une histoire locale dérivée en partie seulement du Qirfds, est
écrite par un homme soucieux de témoigner d’une époque dont il sent la fin proche, et comme
obéissant & la nécessité de faire, presque malgré ui, ceuvre d’historien. Le Musnad d’Ibn Marziiq
enfin, composé pour célébrer « mawlinad Abu al-Hasan », le souverain mérinide, livre une foule
d’anecdotes et d’épisodes illustrant la vie de ’époque. Ibn Haldlin a accés a ces sources. Il opére
une sélection parmi les matériaux historiques de la Dapira et du Qirtas pour présenter les événe-
ments dans une suite logique. En contrepoint, Lisdn al-Din Ibn al-Hatib, auteur plus attentif
aux impressions qu’il regoit, plus disposé & faire part de ses opinions et de ses gofis.

La troisiéme partie de ’ouvrage — aprés les chapitres consacrés 'un aux historiens recensés
ci-dessus et ’autre & Ibn Haldin — s’intitule « Le retrait et le retour & Phistoriographie sur-
veillée : Ibn al-Ahmar, 1387-1406 ». Ibn al-Ahmar est ’auteur, entre autres, de Rawdat al-nisrin.
Par « retrait » il faut entendre « régression » par rapport a Ibn Haldin, littérature apologétique,
manque d’originalité.

Ce qui est présenté comme la quatriéme partie du livre est en réalité un second volet : synthése,
étude thématique, conclusions. On revient & la naissance de I’historiographie mérinide avec
I’émergence de nouvelles élites, le probléme des origines — P’anonymat originel et le désir de
légitimation du régime, un développement particuliérement réussi —, la création historique
hors de la cour. « L’histoire de Fés : la double signification d’un motif » pose le probléme des

49

BCAI 2 (1985) M. Talbi: Etudes d’histoire ifrigiyenne et de civilisation musulmane médiévale, recensé par M. Shatzmiller
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



