328 BULLETIN CRITIQUE

Farhat DAcBRAOUL, Le califat fatimide au Maghreb, 296-362/909-973. Tunis, S.T.D., 1981,
579 p., 18 planches, une figure et 5 cartes hors-texte.

On doit se réjouir que cette thése, soutenue a la Sorbonne en 1970, soit enfin parue. L’auteur
dit que son livre ne ressemble qu’en partie a celui qu’il projetait d’écrire (p. 9), que cette étude
est incompléte et que sa récolte a été assez maigre (p. 423). Pourtant, c’est & mes yeux un ouvrage
important. L’auteur a utilisé des sources alors inexploitées, notamment des ouvrages du Qadi
al-Nu'man, et plus particuliérement 1’Iftit@h al*da’wa (dont il a donné par ailleurs une bonne
édition) et Al-magalis wa-l-musdyarat, traités sans lesquels « ce livre n’aurait pu voir le jour »
(p. 251). Mais il a eu recours aussi 4 un manuscrit des “Uyiin al-ahbar du da'i 1dris ‘Imad al-Din.
Dans celui-ci, le da’f Idris cite ou reproduit des textes d’auteurs beaucoup plus anciens, notam-
ment des textes d’al-Nu'man et une sire du troisiéme calife fatimide, Isma‘il al-Mansir, par
un nommé Abii Nasr, fort utile notamment concernant la révolte de « ’Homme a [’dne ».
Mais il ne suffit pas d’avoir a sa disposition de nouvelles sources. Dachraoui les exploite métho-
diquement aprés en avoir fait une analyse subtile et les avoir confrontées aux sources sunnites
et ibadites. La méthode est déja sensible dans la composition du livre. Aprés Pintroduction,
I’histoire politique est traitée dans une premiére partie (pp. 45-275) en cing chapitres. La deuxiéme
partie, consacrée & I’organisation de I’Etat, se divise en quatre chapitres relatifs respectivement
a 'organisation politique (pp. 279-316), financiére (pp. 323-347), militaire (pp. 347-395), judi-
ciaire (pp. 397-422). Dans chaque chapitre, Dachraoui a fait une synthése des éléments épars
qu’il a rassemblés. La partie historique, ainsi vivifiée, se lit avec agrément. Les mémes qualités
d’historien se retrouvent dans la deuxiéme partie. Les moindres détails sont mis & contribution
pour remplir les vides du puzzle et la séche chronique se mue souvent en peinture vivante.
Particuliérement remarquable est le relief des portraits psychologiques, brossés par touches
successives : celui de ’aglabide Ziyidat Alldh III, et surtout celui, trés contrasté, des califes
fatimides, et plus particuliérement celui d’Isma‘il al-Mansiir, qui apparait sous un jour parti-
culiérement sympathique par son énergie et son courage, sa rectitude morale, son humanité,
mais aussi par ses multiples talents : homme de guerre, organisateur, il est encore « écrivain,
poete et orateur d’une éloquence prodigieuse » (p. 231), auteur de poémes « d’excellente fac-
ture » (p. 285). Notons & ce propos que Dachraoui a réuni dans une note (n. 8, p. 473) les noms
de tous les poctes ismailiens de la période ifrigiyenne dont il a pu trouver des vers. Enfin, Ia per-
sonnalité et le r6le de premier plan du Qadi al-N*umdin sont fort bien mis en lumiére, en méme
temps que U'importance particuliére dévolue au gada’ par 'ismailisme.

Un point cependant me parait sujet & caution, c’est celui des rapports entre Qarmates et
Fatimides. Se fiant 4 ’autorité de Madelung, Dachraoui a accepté la thése des polémistes sunnites
selon laquelle P’ismailisme fatimide serait une déviation du qarmatisme. Les Qarmates, atten-
dant le « retour » de Muhammad ibn Isma‘il en tant que mahdi de la fin des temps, voyaient en
‘Abdallah « al-Mahdi» un imposteur (fils d’un ancien grand propagandiste). C’est pourquoi
celui-ci dut « prendre position contre les idées trop fantastiques de ses partisans a son sujet ».
Al-Nu'man, dont la nomination en tant que grand ¢ddi marque « un deuxiéme moment dans
Ia relation entre la doctrine fatimide et I’orthodoxie cairounanaise », « dut son renom, conclut

BCAI 2 (1985) F. Dachraoui: Le califat fatimide au Maghreb, 296-362/909-973, recensé par Y. Marquet

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 329

Dachraoui, a I'enseignement d’une doctrine simplifiée et modérée » (p. 410). Par contre, les
buts politiques d’al-Mu‘izz et sa conception ambitieuse de ’imamat I’incitérent, au contraire
d’al-Mahdi, « & exagérer son propre rang religieux jusqu’au culte de la personnalité» (pp. 410,
413). Cela, selon moi, contredit la thése d’une doctrine « simplifiée et modérée », & moins d’ad-
mettre que cette deuxiéme phase aurait été suivie d’une troisiéme. La thése de Madelung 2 ce
propos me parait absolument arbitraire, et les faits de I’histoire des Qarmates que Dachraoui
interpréte en se basant sur elle présentent des contradictions, qui disparaissent si I’on admet
que les Qarmates se sont séparés des sectes de Mubarakiyya et d’une fagon générale du mouve-
ment pro-fatimide au plus tard en 874. Ce qui frappe, c’est I’indifférence ou I’hostilité des Qar-
mates a I’égard des Fatimides, dont ils se sont posés en rivaux. Les avances des Abbassides ont
trouvé aupres d’eux beaucoup plus de succés que celles des Fatimides. Ce qui me parait vrai-
semblable, c’est que les Fatimides se sont efforcés de rallier toutes les sectes ismailiennes ou
apparentées; ils ont sans doute fait dans ce sens de fréquents et vains efforts en direction des
Qarmates, ce qui permettrait d’admettre quelques concessions sur le plan doctrinal, mais aussi
des interventions clandestines dans la communauté qarmate du Bahrayn « a D’instigation des»
califes fatimides. Mais ce probléme est ici un peu accessoire.

Le livre de Dachraoui aboutit & une réhabilitation justifiée de 1’ceuvre fatimide en Ifriqiya.
11 s’éléve contre I'idée d’un « divorce entre la Berbérie et les Fatimides » et d’une « faillite » de
leur régime (p. 428). Il a montré que celui-ci trouva un modus vivendi avec les juristes malikites
et que les hanafites s’en sont méme fort bien accommodés. Ce fut un « moment exceptionnel »
dans Ihistoire de la Berbérie. transformée par ce califat destiné théoriquement a s’étendre au
monde entier.

Dachraoui reprendra, dit-il, dans une étude ultérieure ’analyse du bouleversement social
et culturel provoqué par ’application de la doctrine ismailienne. Un tel livre sera le bienvenu.
Mais on peut assurer ’auteur que, comme il le souhaitait, il a ouvert « une large bréche de
lumiére » dans les « ténébres » de P’histoire médiévale de la Berbérie.

Yves MARQUET
(Paris)

Mohamed TALBI, Etudes d’histoire ifrigiyenne et de civilisation musulmane médiévale. Tunis,
Faculté des lettres et sciences humaines, 1982. 435 p. texte francais 4 213 p. texte
arabe.

L’importance qu’avait acquise 1'Ifrigiya, la future Tunisie actuelle, en inaugurant 1’ére musul-
mane en Afrique du Nord, n’a pas toujours été reconnue par les spécialistes. Pourtant, les événe-
ments politiques et sociaux qui se sont déroulés en Ifrigiya pendant les premiers siécles de son
histoire médiévale, VIII®-XI® si¢cles, tout comme les mouvements religieux et les courants
intellectuels qui les ont accompagnés, ont souvent dépassé le cadre d’une simple histoire locale.
Premiére région maghrébine a étre absorbée politiquement par ’empire arabo-musulman et

49

BCAI 2 (1985) F. Dachraoui: Le califat fatimide au Maghreb, 296-362/909-973, recensé par Y. Marquet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



