BULLETIN CRITIQUE 317

principes de la Da*wa et les revendications autonomistes des Hurasaniens. Mieux placé qu’Abil
Muslim, il réussit & étendre son contrdle sur le ‘Iraq et a renverser le calife. La guerre civile entra
dans sa seconde phase (Chapitre 9, pp. 151-63) lorsque al-Ma’miin, installé 4 Marw (comme Abl
Muslim) tenta de diriger I’empire & partir d’une résidence aussi excentrée. Le °Irdq entra en
lutte contre cette inversion des rdles et la guerre civile fut relancée par la désignation de “Ali
al-ridd comme héritier d’al-Ma’miin. Ce retour aux principes de la Da‘wa Hasimiyya pour
réconcilier les deux branches ("Abbaside et “Alide) de la Famille du Prophéte provoqua la dissi-
dence du ‘Irdq sous la conduite d’Ibrahim b. al-Mahdi, appuyé par les Abna’ et les Mawali de
la Cour. Les choses s’apaisérent une fois le role central du ‘Irdq réaffirmé, les “Alides écartés
du pouvoir et les adversaires ménagés.

Le 10° chapitre (pp. 164-175) interpréte le califat d’al-Ma’miin & Bagdad (819-28) comme
une période de transition, consacrée a la « pacification » du reste de I’empire et & la préparation
du changement idéologique (avec le mu‘tazilisme) et politique (avec ’armée de Samarra’). C’est
la partie la plus contestable de 1’ouvrage, car al-Ma’min, comparé & ‘Abd al-Malik fondateur
du régime marwénide, est I’auteur de I’actualisation du régime issu de la Da'wa dont il a jeté
les nouvelles bases, tandis qu’al-Mu‘tasim poursuivit la méme ligne politique, mise & part I’in-
tensification du recrutement d’une garde turque.

Le 11° chapitre (pp. 176-197) revient sur le pouvoir régional au Hurasan et en Ifrigiya, deux
provinces autonomes sous une dynastie qui a participé a la Da*wa (Les Aglabides et les Tahirides)
et qui diffusent le modéle califien.

Le 12° et dernier chapitre (pp. 198-213) rappelle les révoltes, notamment “alides, au cours de
cette période.

Les sources sont exposées (pp. 214-221) et les travaux commentés (pp. 222-223) et suivis d’une
bibliographie (pp. 224-230) et d’un Index (pp. 231-238).

Au total, une synthése fort utile pour tous ceux qui s’intéressent au premier siécle “abbaside,
et qui a I’avantage de D'originalité par rapport aux nombreux travaux parus récemment.

Mohamed REKAYA
(Université de Paris-III)

Patricia CRrRoONE, Slaves on Horses, The Evolution of the Islamic Polity. Cambridge,
Cambridge University Press, 1980. In-8°, 302 p.

Aprés le retentissant ouvrage qu’elle écrivit avec Michael Cook (Hagarism). comment P.C.
allait-elle poursuivre? Un début de réponse nous est donné par ce livre moins provocateur mais
tout aussi passionnant. Elle s’en explique d’ailleurs dés son introduction : autant les sources
arabes ont été considérées avec méfiance (et les sources extérieures privilégiées) quand il s’agis-
sait de traiter du tout début de I’islam et de sa constitution en systéme religieux autonome, autant
ces sources (annales et biographies) sont sollicitées ici, alors qu’il est question de décrire la mise
en place du systéme politique de I’islam médiéval (« islamic polity », dit-elle, par un anglicisme

48

BCAI 2 (1985) P. Crone: Slaves on Horses, The Evolution of the Islamic Polity, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

318 BULLETIN CRITIQUE

guasi-intraduisible). Le lecteur, effarouché par 'ouvrage précédent, respire, il est en terrain de
connaissance. Et pourtant.

Et pourtant ses théses avancées au fil d’un parcours chronologique de deux siécles ne font
pas, loin s’en faut, 'unanimité parmi les spécialistes. Le premier point est fondamental : la
dynamique de la conquéte est la fusion tribale des Arabes et non pas leur désintégration, et I’islam
naissant ne pouvait étre qu’un jeu d’interactions et de tensions entre les forces du religieux et -
les forces du tribal, entre une vérité révélée qui tendait a I'universel et un sentiment paroxystique
d’identité nouvelle. Le modéle de I’organisation politique sufyanide était tribal, son unité était
le gawm ou la qabila, large tribu semi-artificielle qui correspondait a une unité tant militaire
qu’administrative (paiement de la solde, levée de I'impdt). Le commandement en était assuré
par le ra’is qui occupait une position-clé entre le gouverneur au pouvoir trés centralisateur et
le gouverné (par son extraction tribale, son influence sur la fraction armée et son acceptabilité).
La est I’origine des a$rdf qui se constituérent en strate trés t6t hiérarchisée. Regroupés dans des
villes-garnisons, fortement attachés 1’un & ’autre par des liens de sang, de dépendance (entre
le combattant et sa suite, ses aides) et d’appointement, les Arabes-musulmans vivaient totale-
ment coupés de P’extérieur.

Avec les Marwdnides (2 partir de ‘Abd al-Malik surtout), la structure militaire s’éloigna de
la structure tribale. L’engagement au combat se faisant plus volontaire, donc plus individuel,
apparurent des mawdli non arabes en Syrie, en Egypte, ainsi que des vagues de mutatawwi‘a
(combatiants enrblés occasionnellement ou périodiquement sur les frontiéres) qui rompaient
avec le systéme auparavant généralisé de la pension. La qabila se divisa en agndd (pl. de gund)
qui eurent peu 4 peu une implantation régionale, de plus en plus accrochés & un centre urbain.
C’est alors que naquirent ces fameuses factions qui ont tant troublé les orientalistes, factions
militaires dans la course aux offices locaux. P.C. note que leur vocabulaire est alors tribal, et
qu’il le restera. Il est vrai que la rupture avec le modéle tribal n’est pas consommée : si le ra’is
al-gabila n’est plus un chef de tribu mais réellement ce que P.C. appelle un « général », son
pouvoir sur ses soldats (Arabes et mawdlI) restait privé et toute la hiérarchic militaire fonction-
nait comme telle. Au total, la fin de la dynastie omeyyade voit se poser face & face deux principes
de relation de dépendance, celui (ancien) du gawm, celui (nouveau) du wald’ — drainés tous
deux par le courant factionnel qui se localise de plus en plus.

La révolution “abbaside bouleversa ces données. Né du probléme de 'intégration du Khurasan
a Pempire, le mouvement fondait sa 1égitimité sur une (nouvelle) hiérarchie, khurdsanienne
d’origine. Mais avant de décrire celle-ci, P.C. insiste sur la valeur connotative de ’expression
al-dawla al-abbasiyya : la dawla ¢’est la révolution, le tour de la roue, le retour de la bonne
fortune, c’est I’analogie évidente avec le début de I’islam — la hiérarchie et la généalogie
‘abbasides furent ainsi calquées sur ’ancien ordre militaire des premiéres générations. L’en-
semble le plus large, les ahl al-dawla, peuplait les garnisons de [’empire, majoritairement
khurasaniennes au début en remplacement des troupes syriennes. Il contenait celui des abnd’
al-dawla, les descendants des leaders du mouvement : de statut militaire, d’ascendance respectée,
d’origine souvent iranienne (dihgdn-s), ils soudaient la capitale & la province. Au sommet de
la hiérarchie, les ahl al-bayt étaient théoriquement liés par le sang au calife. Théoriquement, car
trés vite le souverain s’attacha par adoption de nombreux abna’ qu’il prit & son service. Ce coips

BCAI 2 (1985) P. Crone: Slaves on Horses, The Evolution of the Islamic Polity, recensé par Chr. Décobert

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 319

de secrétaires dont au demeurant la 1égitimité n’était qu’une relation personnelle avec le prince,
sanctionnée par la prise de son nom, entra en conflit sournois puis en lutte ouverte avec les
‘ulamd’ issus généralement de ces abna’ restés dans la province. On connalit I'issue de la confron-
tation et le coup mortel porté a l'autorité du calife. Ce qui aggrava la marginalisation des
‘Abbasides fut le recrutement massif, au début du IX® siécle, d’esclaves (mamliik-s) dans 1’armée :
la dépendance personnelle au calife était encore accentuée, le divorce culturel avec la masse
islamisée éclatait comme une provocation.

Pour résumer, I’islam médiéval émergeait de la mise en place de ces deux forces résolument
antagoniques, les “ulama’ et les mamfik-s. L’intérét de ’étude de P.C. est double. Elle montre
tout d’abord, et peut-&tre n’est-ce pas Ia le moindre attrait, que la construction politique de
I’islam médiéval lui est intrinséque (passée la période de gestation traitée dans Hagarism), qu’il
n’est nul besoin d’aller chercher A I’extérieur de lui-méme un modéle explicatif — c’est pour
cela en fin de compte (et pour boucler la proposition comme un sophisme) que les sources arabes
doivent désormais étre prises au sérieux. Ce modéle est celui de la filiation, et de sa variante
culturelle qui, hors les liens du sang, se définit par Vattribution du nom. Modéle imposé par la
conquéte qui restructura les unités tribales, généralisé par la pratique sociale de la généalogie
(I’inscription au diwan), modifié, lors de ’ouverture aux non Arabes, sous forme d’adoption
et de contrat de dépendance personnelle. Dol le titre : les esclaves en islam sont les maitres
sur leurs chevaux ... mais aprés qu’on leur a donné un nom.

Ces conclusions (qui ne sont certes pas tout le livre de P.C. mais quelques-uns des acquis)
rejoignent étrangement celles qu’au terme d’une démarche complétement différente Roy
P. Mottahedeh nous a livrées la méme année (!) dans son ouvrage Loyalty and Leadership in
an Early Islamic Society (Princeton, 1980) (1) & propos de la société biiyide des X° et XI°
siécles : un systéme politique non pas tant défini par un cadre institutionnel que par un réseau
trés dense de liens personnels formalisés (filiation, allégeance). Ce n’est certainement pas un
hasard.

Christian DECOBERT
(C.N.R.S., Aix-en-Provence)

Yisuf RAGIB, Marchands d’étoffes du Fayyoum au III°|IX° siécle d’aprés leurs archives
(actes et lettres), 1, Les Actes des Bani ‘Abd al-Mu’min. Supplément aux Annales
Islamologiques, Cahier n° 2, Le Caire, IFAO, 1982. In-4°, xxu -+ 47 p.
4+ XIT pl.

Ce premier fascicule des Marchands d’étoffes est, & n’en pas douter, un événement dans le

petit monde de la papyrologie arabe. Il s’agit d_e 12 papyri du IX® siécle édités et traduits, et plus

1Y Voir p. 310, le compte-rendu de M. Rekaya.

48

BCAI 2 (1985) P. Crone: Slaves on Horses, The Evolution of the Islamic Polity, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



