BULLETIN CRITIQUE 315

L’incertitude de nos connaissances, qu’il vient de rappeler, peut &tre masquée par une analyse
globale de 1’évolution politique de ’Islam, au nom de problématiques établies par ailleurs; ¢’est
alors que prennent tout leur sens les appréciations différentes chez Lassner et chez Crone du
réle des liens de clientéles (cf. p. 103-113 et p. 133) ou de "importance de I’élément iranien (cf. p. 7;
comparer Slaves on horses, p. 61, ou Bertold Spuler, dans une premiére critique du livre parue
déja dans Der Islam, 57/2, dés 1980, avant que la revue ne soit placée sous la direction conjointe
de A. Noth et B. Spuler). Pour empiriques que soient les méthodes de Lassner, et provisoires
les résultats obtenus, sa démarche concréte d’historien, qui fut d’abord celui de la capitale abbas-
side dans sa singularité, ne parait pas la moins siire.

Jean-Claude GARCIN
(Université de Provence)

Hugh KeNNEDY, The early Abbasid caliphate, a political history. London, Croom Helm,
1981. In-8°, 238 p.

Le réexamen du premier siécle “abbaside est & 1’honneur depuis une quinzaine d’années. L’ou-
vrage de H. Kennedy étudie Ihistoire politique du Califat “abbaside depuis la Da'wa qui aboutit
a un changement de régime (747-750) jusqu’a la « pacification» de I’empire ‘abbaside sous
al-Ma’miin, vainqueur de la guerre civile contre al-Amin.

11 ne s’agit pas d’histoire événementielle, mais d’histoire des conflits sociaux au sein de I’aris-
tocratie “abbaside, dont les différentes composantes se disputent le pouvoir et le « giteau » que
représentent les richesses de ’empire. Le livre est succinct, suggestif et ouvre des perspectives
d’approfondissement des recherches ou de réflexion qui sont fort intéressantes.

Le 1°° chapitre (pp. 18-34) récapitule les fondements géographiques de I’histoire “abbaside,
en fournissant les itinéraires du Barid avec la durée des trajets entre la capitale et les chefs-lieux
de provinces, pour rappeler la difficulté d’instaurer un pouvoir supra-régional avec les moyens
de communication de I’époque. Aussi, Uhistorien s’étonnera-t-i! du succés de la centralisation
califale plutdét qu’il n’insistera sur la persistance de I’autonomie régionale de facto.

Le 2° chapitre (pp. 35-45) résume 1’origine et la nature de la « révolution » “abbéside. Si les
‘Abbasides ont réussi 14 ol leurs contemporains et rivaux ont échoué depuis 657, ce n’est pas
grice 3 leur opportunisme, mais plutdt & leur capacité de synthése entre I’idéologie §i'ite et Ie
régime marwanide dont ils élargirent la base sociale en imposant 1’égalité et la fraternité entre
Musulmans d’origine arabe/conquérants et mawali/conquis. Cette fusion entre conquérants
et conquis dans un cadre d’inspiration islamique et d’expression arabe aboutit & I’enracinement
de P'Islam dans les territoires conquis (1),

Le 3¢ chapitre (pp. 46-56) décrit ["édification du nouveau régime dont al-Saffah (749-754) jette
les bases : face & Abd Muslim qui contrdle « ’Iran » et I’armée hurdsanienne, le calife installe

() Cf. R.W. Bulliet, Conversion to Islam in the medieval period, an essay in quantitative history,
dont nous rendons compte plus haut.

4q

BCAI 2 (1985) H. Kennedy: The early Abbasid caliphate, a political history, recensé par M. Rekaya
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

316 BULLETIN CRITIQUE

les membres de la Famille “abbaside en ‘Iriq, Gazira, Syrie-Palestine, Egypte, pour contre-
balancer la prépondérance d’Abd Muslim instalié & Marw. Les Qaysites de Gazira sont éliminés,
tandis que les Syriens ralliés sont utilisés face aux Hurdsiniens et aux revendications ‘alides.

Le 4¢ chapitre (pp. 57-72) est consacré aux années de lutte d’al-Mangiir contre les adversaires
de la centralisation (Abi Muslim et ses successeurs) et de la légitimité “abbaside (harigites, ‘alides).
Les bases jetées par al-Saffih sont consolidées par I’élimination des adversaires du nouveau
régime, promu par la Famille ‘abbaside apparentée au Prophéte. En quinze ans (747-762) I’Etat
‘abbiside est édifié et le 5° chapitre (pp. 73-95) étudie la consolidation du pouvoir sous al-Mangiir.,
L’appareil d’Etat est analysé avec ses composantes sociales et régionales qui s’équilibrent mutuel-
lement sous la tutelle ou I’arbitrage du calife, clé de voite du systéme, avec comme pilier
central I’'armée du Hurdsan, gendarme de I’empire. Ainsi, la continuité avec le régime marwinide
est soulignée, mais la rupture est neite car il s’agit de tout autre chose qu’un remplacement d’une
famille (omeyyade) par une autre (‘abbaside). Ce succés conforte la position légitimiste d’al-
Manstir qui se considére le « meilleur » (al-Afdal) face aux prétentions de Muhammad al-nafs
al-zakiyya, le « pur sang» des Al al-bayt au nom desquels la Da'wa était faite.

Le 6° chapitre (pp. 96-114) considére les califats d’al-Mahdi et d’al-Hadi (775-86) qui voient
I’émergence de groupes de pression qui vont rivaliser jusqu’a la guerre civile entre al-Amin et
al-Ma’miin : les gens de la Cour, notamment les Mawali du Calife dont I'intérét se confond
avec celui de leur maftre; ces hommes de confiance sont dirigés par le Hagib al-Rabi° b. Yinus;
les gens de I’administration centrale, notamment les Kustd@b des Diwan-s, partisans d’une centra-
lisation accrue, qui développent un esprit de corps sous la conduite des Barmakides, descendants
d’un dihgan du Hurdsin; enfin les gens de Parmée, notamment les descendants (4bnd’) des
Hurasaniens établis & Bagddd, dont les intéréts sont en contradiction avec ’autonomie du
Hurésan. Les différents groupes de pression prennent fait et cause pour tel ou tel héritier du
trone dans ’espoir de s’assurer des positions privilégiées a son avénement. Ces divisions internes
au sein des classes dirigeantes se compliquent par le pouvoir régional des gouverneurs de pro-
vinces, notamment la province-clé du grand-Hurisan.

Le 7° chapitre (pp. 115-134) examine le régne de Hariin al-Rasid (786-809) qui consacre le
triomphe des Barmakides, leaders des Kuttab aux dépens des Mawdll de la Cour. Partisans d’une
certaine autonomie du grand-Hurdsan et d’une politique ménageant les “Alides, ils sont éliminés
progressivement au profit des Mawali dirigés par al-Fadl fils du Hagib al-Rabi® b. Yiinus, qui
s’allic au chef des Abna’ a Bagdad, ‘Ali b. ‘Isi b. Mahén, partisan d’une subordination du
grand-Hurasin au pouvoir califal. Dés 802, al-Rasid tire les conséguences de la situation en
restructurant I’empire : le r6le dirigeant du Califat est affirmé, mais le grand-Hurésin obtient
satisfaction en se faisant accorder une autonomie et un réle prééminent consacré par la nomi-
nation d’un prince-gouverneur “abbaside al-Ma’miin (rappelant la nomination d’al-Mahdi par
al-Mansiir). L’interdépendance du Califat et de 1’émir du grand-Hurdsan est soulignée, tandis
que le front de guerre avec Byzance voit son importance comnsacrée par la désignation d’un
autre prince-gouverneur ‘abbaside al-Mu’tamin,

Le 8¢ chapitre (pp. 135-150) décrit la premicre phase de la guerre civile (810-13). En effet, le
modus vivendi d’al-Ra8id fut jugé inacceptable par les « hommes du Calife » (Hagib, vizir, chef
des Abnd’) qui tentérent un retour au statu quo ante. Al-Ma’miin reprit & son compte les

BCAI 2 (1985) H. Kennedy: The early Abbasid caliphate, a political history, recensé par M. Rekaya

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 317

principes de la Da*wa et les revendications autonomistes des Hurasaniens. Mieux placé qu’Abil
Muslim, il réussit & étendre son contrdle sur le ‘Iraq et a renverser le calife. La guerre civile entra
dans sa seconde phase (Chapitre 9, pp. 151-63) lorsque al-Ma’miin, installé 4 Marw (comme Abl
Muslim) tenta de diriger I’empire & partir d’une résidence aussi excentrée. Le °Irdq entra en
lutte contre cette inversion des rdles et la guerre civile fut relancée par la désignation de “Ali
al-ridd comme héritier d’al-Ma’miin. Ce retour aux principes de la Da‘wa Hasimiyya pour
réconcilier les deux branches ("Abbaside et “Alide) de la Famille du Prophéte provoqua la dissi-
dence du ‘Irdq sous la conduite d’Ibrahim b. al-Mahdi, appuyé par les Abna’ et les Mawali de
la Cour. Les choses s’apaisérent une fois le role central du ‘Irdq réaffirmé, les “Alides écartés
du pouvoir et les adversaires ménagés.

Le 10° chapitre (pp. 164-175) interpréte le califat d’al-Ma’miin & Bagdad (819-28) comme
une période de transition, consacrée a la « pacification » du reste de I’empire et & la préparation
du changement idéologique (avec le mu‘tazilisme) et politique (avec ’armée de Samarra’). C’est
la partie la plus contestable de 1’ouvrage, car al-Ma’min, comparé & ‘Abd al-Malik fondateur
du régime marwénide, est I’auteur de I’actualisation du régime issu de la Da'wa dont il a jeté
les nouvelles bases, tandis qu’al-Mu‘tasim poursuivit la méme ligne politique, mise & part I’in-
tensification du recrutement d’une garde turque.

Le 11° chapitre (pp. 176-197) revient sur le pouvoir régional au Hurasan et en Ifrigiya, deux
provinces autonomes sous une dynastie qui a participé a la Da*wa (Les Aglabides et les Tahirides)
et qui diffusent le modéle califien.

Le 12° et dernier chapitre (pp. 198-213) rappelle les révoltes, notamment “alides, au cours de
cette période.

Les sources sont exposées (pp. 214-221) et les travaux commentés (pp. 222-223) et suivis d’une
bibliographie (pp. 224-230) et d’un Index (pp. 231-238).

Au total, une synthése fort utile pour tous ceux qui s’intéressent au premier siécle “abbaside,
et qui a I’avantage de D'originalité par rapport aux nombreux travaux parus récemment.

Mohamed REKAYA
(Université de Paris-III)

Patricia CRrRoONE, Slaves on Horses, The Evolution of the Islamic Polity. Cambridge,
Cambridge University Press, 1980. In-8°, 302 p.

Aprés le retentissant ouvrage qu’elle écrivit avec Michael Cook (Hagarism). comment P.C.
allait-elle poursuivre? Un début de réponse nous est donné par ce livre moins provocateur mais
tout aussi passionnant. Elle s’en explique d’ailleurs dés son introduction : autant les sources
arabes ont été considérées avec méfiance (et les sources extérieures privilégiées) quand il s’agis-
sait de traiter du tout début de I’islam et de sa constitution en systéme religieux autonome, autant
ces sources (annales et biographies) sont sollicitées ici, alors qu’il est question de décrire la mise
en place du systéme politique de I’islam médiéval (« islamic polity », dit-elle, par un anglicisme

48

BCAI 2 (1985) H. Kennedy: The early Abbasid caliphate, a political history, recensé par M. Rekaya
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



